

This book is provided in digital form with the permission of the rightsholder as part of a Google project to make the world's books discoverable online.

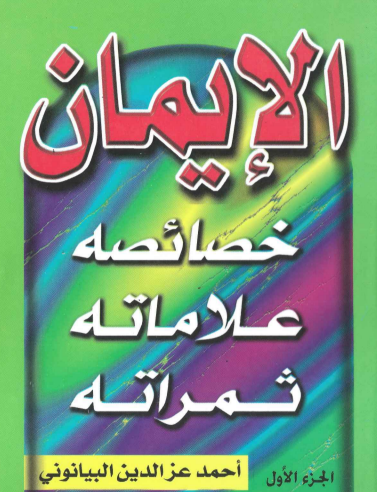
The rightsholder has graciously given you the freedom to download all pages of this book. No additional commercial or other uses have been granted.

Please note that all copyrights remain reserved.

#### **About Google Books**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Books helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>

سلسلة العقائد



كالألسي لامن

للطباعة والنشروالتوزيع والترجمكة

# سِلْسِلَهُ الْعَقَاتُ ذِ

الأينيات بالتك

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا عمد ، وعلى آله وصحبه أجمعين ، وبعد ..

فإن من خصائص العقيدة الإسلامية وضوحها وسلامتها من التعقيد ، حيث يَسْهُل فهمها على العقل السلم ، وتسرع إلى تقبلها القلوب والفطرة البشرية .

وقد كُتِبَت العقيدة الإسلامية بأساليب متعددة ، حسب العصور ولغاتها ، وتنوع أساليب التأليف فيها ... حتى كادت تطغى بعض الأساليب على خاصية وضوحها ، وتضيع جمالها ، بل أصبحت مادة العقيدة الإسلامية في بعض الأزمان والبلدان من أصعب المواد الدراسية على الدارسين . وأضحت في بعض كتبها المعتدة على علم الكلام والجدل ، عقيدة نظرية جافة ، كتبها العقول ، ولا تلامس بشاشتها القلوب . فتلاثى نورها ، وخفيت آثارها الطيبة في حياة الناس ، بعد أن كانت

محور حياتهم ، وأساس تحركهم وسكونهم ...

ومن هنا : اهتم الدعاة بإعادة النظر في التأليف فيها ، ودعوا إلى تجريدها عن أساليب علم الكلام والجدل ، وعرضها واضحة سهلة على الناس جميعاً ، على مختلف مستوياتهم ، مقتبسين ذلك من منهج القرآن الكريم في تقريرها ، ومسيرة الرسول علية في تبيينها .

وكانت مجموعة المقائد هذه ، للسيد الوالد الشيخ أحمد عز الدين البيانوني ـ رحمه الله تعالى ـ من أولى المبادرات الناجحة في هذه السبيل .

فكان أسلوبه في كتابتها ـ كا يرى القارىء الكريم ـ سهل المأخذ ، قريب المنال ، يخاطب العقل والقلب معاً ، ويُلحق العلم بالعمل ، فهو إذ يتحدث عن الإيمان بالله عز وجل وأركانه ، يُلحقه بالحديث عن خصائص الإيمان وعلاماته وثراته ، ويَستغرق حديثه عن الجانب الثاني ثلث المجموعة ، لأهميته العملية في دراسة العقيدة ...

ومن هنا : كان الإقبال عليها كبيراً ، وطلب الشباب لها

كثيراً ، مما دفعنا أن نعيد إخراجها للنـاس على شـاكلـة سلسلـة العبادات في مجموعة كاملة ، وأخرى متفرقة .

وكان فضل السبق في إخراجها على هذا الوجه المشرق للأخ الكريم السيد عبد القادر بكار ، صاحب مؤسسة دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع ـ جزاه الله خيراً ـ

أسأل الله عز وجل أن ينفع بها عباده المؤمنين ، وأن يجعلها من الصدقات الجارية في صفحات مؤلفها إلى يوم الدين .

والحمد لله رب العالمين .

١ / عرم / سنة ١٤٠٥ هـ كتبه : ولد المؤلف
 ٢٦ / ٩ / سنة ١٩٨٤ م . محمد أبو الفتح البيانوني

# التعريف بالمؤلّف

هو:الشيخ أحمد عز الدين البيانوني، لللقب بأحمدالصياد. ابن الشيخ عيسى البيانوني رحمها الله .

والبيانوني: نسبة إلى قرية «بيانون» التي تقع شالي مدينة حلب على بعد خسة عشر (كيلو متراً) تقريباً وهي مسقط رأس والده الشيخ عيسى رحمه الله تعالى .

ولد الشيخ أحمد عام ١٣٣٠هـ ـ١٩١٣م في مدينة حلب، واستقر مقامه فيها مع والده رحمه الله تمالى، وكان والده من كبار عاماء البلاد المشهورين بالعلم والتقوى والصلاح .

عمل المؤلف في حقول التربية والتعليم المختلفة، حتى طلب الإحالة إلى التقاعد عام ١٩٦٨م. كان مهماً بالدعوة الإسلامية عامة، والتربية العملية خاصة، آخذاً بالعزائم حريصاً على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتى عرف بذلك في نفسه وأسرته وإخوانه ومحبيه ...

انطلق عام ١٩٦٥ م في تكوين مدرسة تربوية خاصة نسبت إليه ، وعرفت فيا بعد ، باسم « جماعة أبي ذر » نسبة إلى مكان تأسيسها ، حيث نشأت في جامع أبي ذر في حي الجبيلة بحلب .

اهت هذه الجاءة بالتربية الإسلامية المعققة ، وعنيت بتنشئة الشباب فيها على القدوة العملية الصالحة ، في مجالات الحاة كافة .

كا عني رحمه الله تعالى بكتابة ونشر الكتب الإسلامية ذات الحجم الصغير، وآلف في ذلك سلسلة العقائد، وسلسلة العبادات، وسلسلة عن هدي الإسلام، حتى زادت مؤلفاته فيها على عشرين كتيباً. وقد لاقت مؤلفاته هذه قبولاً واسعاً في مختلف المستويات والبلدان نظراً لما تمتاز به من أسلوب سهل ميسر، ومادة علمية نافعة .

تُوفي رحمه الله يوم الجمعة ١٧ ذي الحجة ١٣٩٥ هـ الموافق ١٠ كانون الأول ١٩٧٥ م ودفن في مقبرة الأعرابي في مدينة حلب ، رحمه الله تعالى رحمة واسعة ، وأقر عينه بالثواب الجزيل ، والأجر المستر إن شاء الله إلى يوم الدين .

# بِنْ إِلَّهِ الْخَالِحَ عِيمِ

### قال الله تعالى :

﴿ إِن رَبِكُمُ الله السندي خلق السبوات والأرض في ستة أيام ، ثم استوى على العرش ، يُغشي الليل النهار يطلب حثيثا ، والشمس والقمر والنجوم مسخرات بامره ، ألا له الخلق والأمر ، تبارك الله رب العالمين ﴾ (١) .

صدق الله العظم

(١) ٥٤ ـ الأمراف .



# بِسْ إِللَّهِ الرَّخْرِ الرَّحِيمِ المقدمة

اللهم لك الحمد حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه ، مل السموات والأرض ، جلّت حكمتك ، تهدي من عبادك من تشاء ، وتضل من تشاء .

نحمدك على ما أنعمت وتفضلت وهديت ، حبَّبت الإيمان إلى عبادك المؤمنين ، وزينته في قلوبهم ، وجعلتهم من الراشدين السعداء .

ونشهد أن لا إله إلا أنت ، وحدك لاشريك لك .

ونشهد أن سيدنا محمداً عبدك ورسولك .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد ، داعي العباد إلى الإيمان واليقين والحق المبين .

وعلى آله وصحبه والتابعين ، وتـابعيهم على الهـدى إلى يوم الدين . وبعد: فإن الإيمان أول علامات السعادة ، به ارتقى المؤمنون الأولون في معارج الكال ، وتسابقوا إلى الفضائل ، وتنزهوا عن النقائص والرذائل ، فعاشوا على وجه الأرض كالملائكة الأطهار ، وسَمَوا إلى أوج العزة والقوة والفخار ، فكانوا مَثَل الإنسانية الأعلى ، رفعة وفضلاً وكرامة ونُبلاً .

ولا عجب . فبالإيمان زكَت نفوسهم ، وتهذبت أخلاقهم :

فكانوا رجال الصدق والإخلاص والصبر والتقوى والرحمة والتواضع والحياء والعفاف والجود ، والبذل والإيثار ..

وبالإيمان صلخ مجتمعهم :

فكان مجمعاً فاضلاً ، يأمر أفراده بالمعروف وينهون عن المنكر ، تعلو فيه كلمة الحق ، ودعوة الحق ، ويتآخون في الله ، ويتناصحون في الله ، ويتعاونون على البر والتقوى ، ويغيثون الملهوف ، ويقضون حاجة المحتاج ، تربط بين أفراده أخوَّة الإيمان ، وتجمعهم جامعة الإيمان ..

وبالإيمان جاهدوا في الله حق جهاده ، فبذلوا الأموال والأرواح في سبيل الله ، ولإعلاء كلمة الله ، وحملوا لواء

الإسلام عالياً ، وبلغوا به الشرق والغرب ، وأخرجوا الناس من عبادة العباد ، إلى عبادة الله وحده .

وبــالإيمــان عــزّوا وســادوا ، حتى ذلّت لهم القيــاصرة ، وخضعت لهم الأكاسرة ....

ثم خَلَفْنا من بعدهم ، ودرجُنا على عكس ما كانوا عليه .

خبا نور الإيمان في قلوبنا ، فتدنَّست نفوسنا ، وعرت عن الفضائل التي كانوا عليها ، فظهر فينا الكذب والكبر والقسوة والبخل والأثرة وخلف الوعد ..

وفسد مجمعنا ، ففشت فيه المنكرات بلا نكير ، حتى ألفها الكبير ، وشب عليها الصغير ، فهبطنا من علياء عزتنا ، وطمع فينا العدو ، حتى غزانا في عُقر دارنا ، ومَلَك علينا مصادرنا ومواردنا ، وسيَّرنا في ركاب مصالحه ..

﴿ ذلك بأن الله لم يَكُ مغيّراً نعمةً أنعمها على قوم ، حتى يغيّروا ما بأنفسهم .. ﴾ (1) .

<sup>(</sup>١) ٥٣ ـ الأنفال .

فإذا أردنا أن نعود إلى ما كان عليه سلفنا الصالح ، من خير وصلاح وعزة وقوة وسيادة .. فلنجدد إيماننا ، ففيه فلاحنا إذا أردنا الفلاح ، وبه عزتنا إذا أردنا العزة ، وهو قوتنا إذا أردنا القوة ..

#### **☆ ☆ ☆**

ولبيان ذلك بالتفصيل ، جمعت في هذه الرسالة ما استطعت من خصائص الإيمان ، وعلامات الإيمان ، وثمرات الإيمان ، ليطلع عليها المسلمون اليوم ، ويعرفوا منها ما جهلوه ، ويدكروا منها مانسوه ، وليستيقظوا من سباتهم ، فيخرجوا من هذه الهوة السحيقة التي وقعوا فيها . ولا سبيل إلى ذلك ، إلا بالعودة إلى الإيمان ، والعمل بالإسلام ...

وهم قادرون على ذلك إذا صدقوا ، وبالغون ما أرادوا إذا عزموا ، والله يقول الحق ، وهو يهدي السبيل .

في أواخر جمادى الأولى ١٣٩٤ هـ .

أحمد عز الدين البيانوني

#### الإيمان

#### تعريفه:

الإيمان في اللغة : هو التصديق بالقلب .

والإيمان في الشرع : هو الاعتقاد الجازم بالقلب ، والإقرار باللسان .

### الأمر به:

وقد أمرنا الله تعالى بالإيمان فقال:

﴿ قل : ياأيها الناس إني رسول الله إليكم جميعاً ، الذي له ملك السموات والأرض ، لا إله إلا هو يحيي ويميت ، فآمنوا بالله ورسوله النبي الأمي ، الذي يؤمن بالله وكلماته ، واتّبعوه لعلكم تهتدون ﴾ (١) .

وقد أمرنا الله تعالى بالثبات على الإيمان ، والازدياد منه ، فقال :

<sup>(</sup>١) ١٥٨ ـ الأعراف .

و يا أيها الذين آمنوا آمِنوا بالله ورسوله ، والكتاب الذي نزّل على رسوله ، والكتاب الذي أنزل من قبل (1) .

### أركانه:

الإيمان : « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ، واليوم الآخر ، وبالقدر خيره وشره » (٢) .

#### مكانة الإيان والمؤمن:

الإيمان أفضل الأعمال .

عن أبي ذر رضي الله عنه أنه قال:

( قلت : يارسول الله : أي الأعمال أفضل ؟

ـ أي أكثر ثواباً عند الله تعالى ـ

قال : « الإيمان بالله ، والجهاد في سبيله » (٦) .

ولكرامة المؤمنين على الله تعالى ، أمر نبيه عَلِيلةٍ ، أن يُلين

<sup>(</sup>١) ١٣٦ ـ النساء . (٢) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٣) البخاري ومسلم .

جانبه لهم ، ويتواضع لهم .

فقال تعالى : ﴿ وَاخْفُضْ جِنَاحِكُ لَلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) .

وفي الحديث القدسي: « من عادى لي ولياً فقد آذنتُه بالحرب ـ أي أعلمته أني محارب له ـ وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ مما افترضته عليه ، ولا يزال يتقرب إليَّ عيدي بالنوافل حتى أحبّه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يشي بها ، ولئن سألني لأعطينَه ، ولئن استعاذني لأعيذنَه ، وما ترددت في شيء أنا فاعله ، ترددي في قبض نفس المؤمن ، يكره الموت ، وأنا أكره مساءته » (٢) .

وفي رواية : « من أهان لي ولياً فقد بارزته بالحاربة ، وما ترددت في شيء أنا فاعله ، ترددي في قبض نفْس عبدي المؤمن ، يكره الموت ، وأكره مساءته ، ولا بدَّ له منه » .

<sup>(</sup>١) ٨٨ ـ الحجر . (٢) رواه البخاري .

#### صحبة المؤمن:

ولعظيم مكانة المؤمن عند الله تعالى أمر بالكينونة معه ، فقال عز وجل:

﴿ يَاأَيُهَا السَّذِينَ آمنُوا اتَّقُوا الله وكونُوا منع الصادقين ﴾ <sup>(١)</sup> .

والصادقون : هم الندين استوت ظواهرهم وبواطنهم ، فصدقوا في إيمانهم ، وأخلصوا لله في أعمالهم .

وقـد أمر النبي ﷺ أن لايُصـاحَب إلا مـؤمن ، فقــال : « لاتصاحب إلا مؤمناً ، ولا يأكل طعامك إلا تقى  $^{(7)}$  .

# التحذير من أذى المؤمن وخذلانه:

ولعظيم مكانة المؤمنين عند الله تبارك وتعالى ، هـدَّد من يؤذيهم ، واعتبر أذيتهم من الكبائر .

قال الله تعالى : ﴿ والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات

<sup>(</sup>٢) أبو داود والترمذي . (١) ١١٩ ـ التوبة .

بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً وإثماً مبيناً ﴾ (١) .

« ولايرى مؤمن من أخيه عورة ، فيسترها عليه ، إلا أدخله الله بها الجنة » (٢) .

وفي الحديث الشريف: «يامعشر من آمن بلسانه، ولم يدخل الإيمان قلبه! لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من يتبع عورة أخيه المسلم، يتبع الله عورته، ومن يتبع الله عورته، يفضحه ولو كان في جوف بيته» (٢).

ومن كـــلام ابن عبـــاس رضي الله عنهها : إن الله حرّم من المؤمن دمه وماله وعرضه ، وأن يُظَنَّ به ظن السوء .

ونظر ابن عمر رضي الله عنه يوماً إلى الكعبة فقال :

ما أعظمك وما أعظم حرمَتكِ ، والمؤمن أعظم حرمة عنـ د الله منك .

وفي الحديث الشريف: « أيُّها رجل أشاع على رجل مسلم

<sup>(</sup>١) ٥٨ ـ الأحزاب . (٢) الطبراني .

<sup>(</sup>٣) أبو داود .

كلمة هو منها بريء ، يرى أن يَشينه ـ أي يعيبه ـ بها في الدنيا ، كان حقاً على الله أن يرميه بها في النار .

ثم تلا مصداقه من كتاب الله تعالى :

﴿ إِن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة ﴾ (1).

وفي الحديث الشريف : « سباب المسلم فسوق ، وقتاله كفر » (۲) ـ أي فعل الكافرين ـ .

إذا قال الرجل لأخيه : « يا كافر ، فقد باء بها أحـدهـا ، فإن كان كا قال ، وإلا رجعت عليه » (٣) .

« المؤمن أخو المؤمن فلا يحلّ لمؤمن أن يبتاع على بيع أخيه ، ولا يخطب على خطبة أخيه حتى يَدَر ـ أي يترك ـ » (٤) .

وقد حذَّر النبي ﷺ من خذلان المؤمن مع القدرة على

<sup>(</sup>١) ١٩ ـ النور . (٢) البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٣) البخاري ومسلم . (٤) مسلم .

نصرته .

ففي الحديث الشريف: « من أُذِلَّ عنده مؤمن ، فلم ينصره ، وهو يقدر على أن ينصره ، أذلَّ الله على رءوس الأشهاد يوم القيامة » (١) .

وقد حذَّر النبي ﷺ من إغضاب المؤمن .

ففي الحديث الشريف : (أن أبا سفيان أتى مرة على سلمان وصهيب وبلال في نفر ، فقالوا :

ما أخذت سيوف الله من عدوّ الله مأخذها .

أي لم تستوفِ حقها منه .

فقال أبو بكر رضي الله عنه : أتقولون هذا لشيخ قريش وسيدهم ؟!

فأتى النبي ﷺ فأخبره .

فقال : « يُسا أبا بكر ! لعلك أغضبتهم ؟ لئن كنت أغضبتهم لقد أغضبت ربك .

(١) أحد .

فأتاهم أبو بكر فقال: يا إخوتاه! آغضبتكم؟ قالوا: لا ، يغفر الله لك يا أخى (١).

حذّر النبي عُرِيلِيَّةٍ أبا بكر رضي الله عنه من إغضابهم ، وهم من ضعفاء المسلمين ، وفيهم بلال الذي أنقذه أبو بكر من الرق والعذاب حين اشتراه بالمال فأعتقه ، ولم تشفع هذه السابقة الصالحة لأبي بكر في كلمة ، يُخشى أن تُغضب بلالاً ومن معه .

فلله ما أعظم مكانة المؤمن عند ربه عز وجل !؟

الإيمان أساس قبول الأعمال

ولعظيم مكانة الإيمان ، جعله الله تعمالي أسماس قبول الأعمال ، فلا عمل مقبول إلا من بعد الإيمان .

قال الله تعالى :

﴿ ومن يعمل من الصالحسات من ذكر أو أنثى وهـو

<sup>(</sup>١) مسلم .

مؤمن ، فأولئك يدخلون الجنة ﴾ (١) .

و فن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران  $(^{(7)}$ .

وعن البراء بن عازب رضي الله عنه ، أن رجلاً من الكفار جاء مقنَّعاً بالحديد ، يسأل رسول الله عَلِيلِيَّةٍ أن يخرج مع المسلمين لقتال المشركين .

فقال له رسول الله عَلِيَّةٍ : « أسلم ثم قاتل » .

فأسلم فقاتل فقُتل.

فقال المصطفى يَرْتِكُمْ : « عَمِل قليلاً وأُجر كثيراً » (٤٠) .

وحسب الإيمان مكانة رفيعة عند الله عز وجل ، أنه ذكره في القرآن الكريم بين الدعوة إليه ، والثناء عليه ، والوعد

<sup>(</sup>١) ١٣٤ ـ النساء . (٢) ١٩ ـ الإسراء .

<sup>(</sup>٣) ١٤ ـ الأنبياء . (٤) البخاري ومسلم .

الصالح للمؤمنين .. في أكثر من أربعين وتماغئة مرة .

#### ليس الإيمان دعوى باللسان:

قـال الله تعـالى : ﴿ وَمَنَ النَّـاسُ مَنَ يَقُـُولُ : آمَنَّـا بِـاللهُ وَبَالِيومُ الآخر وَمَا هُم بَؤَمَنين .

يخادعون الله والذين آمنوا ، وما يخدعون إلا أنفسهم وما يشعرون  $(^{(1)}$  .

فمن ادَّعى الإيمان بلسانه ، من غير أن ينطوي عليه قلبه ، فهو منافق ، والنفاق أقبح أنواع الكفر .

ولهذا قال الله تعالى في المنافقين:

 $\oint$  إن المنافقين في الدّرك الأسفل من النار ightharpoons .

ومن شأن المنافق ، أن يخالف قولُه فعلَه ، وسرَّه علانيته ، ومدخلُه مخرجه ، ومشهدُه مُغيبته ...

والمنافق خبيث الطبع ، ذميم الأخلاق ، يصدّق بلسانه ،

<sup>(</sup>۱) ۸ ، ۹ ـ البقرة . (۲) ١٤٥ ـ النساء .

وينكر بقلبه ، ويخالف بعمله ، ويصبح على حال ، ويمسي على غيره ، ويمسي على حال ، ويصبح على غيره ، ويميل ميلَ السفينة ، كلما هبّت الريح هبّت معها .

لهذا كلـه كـذّب الله تعـالى دعوى المنـافقين ، حين ادَّعـوا الإيمان .

قال الله تعالى : ﴿ إِذَا جَاءَكُ المَنَافَقُونَ ، قَالُوا : نشهد إن الله والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقين لكاذبون ﴾ (١) .

وقال عز وجل : ﴿ وإذا جاءوكم قالوا آمنا وقد دخلوا بالكفر ، وهم قد خرجوا به ، والله أعلم بما كانوا يكتمون ﴾ (7) .

وقال تبارك وتعالى : ﴿ قالت الأعراب آمنا قل : لم تؤمنوا ، ولكن قولوا أسلمنا ، ولما يدخل الإيمان في

<sup>(</sup>١) ١ ـ المنافقون . (٢) ٦١ ـ المائدة .

# قلوبكم ﴾ <sup>(۱)</sup> .

وهذا يدل على أن الإيان أخص من الإسلام ، كا هو مذهب أهل السنة والجماعة ، ويدلّ عليه حديث جبريل عليه الصلاة والسلام : حين سأل النبي عَلِيلَةٍ عن الإسلام ، ثم عن الإحسان ...

فترقَّى من الأع إلى الأخص ، ثم للأخص منه .

#### الإيمان والعمل الصالح:

الإيمان والعمل توءمان ، فلا يتم إيمان إلا بالعمل الصالح .

وقد قرن الله تعالى بينها في القرآن الكريم ستين مرة ؛ منها :

قوله تعالى : ﴿ ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين : الذي يؤمنون بالغيب ، ويقيمون الصلاة ، ومما رزقناهم ينفقون ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) ١٤ ـ الحجرات . (٢) ٢ ، ٣ ـ البقرة .

وقوله عز وجل: ﴿ إِن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين من آمن بالله واليوم الآخر، وعمل صالحاً، فلهم أجرهم عند ربهم، ولا خوف عليهم، ولا هم يحزنون ﴾ (١).

وقوله سبحانه : ﴿ فَأَمَا مِن تَـابِ وَآمِن وَعَمَلُ صَالِحًا ، فَعَمَى أَن يَكُونَ مِن المُفْلِحِينَ ﴾ (7) .

وفي الحديث الشريف : « الإيمان والعمل أخوان شريكان في قَرَن واحد ، لايقبل الله أحدهما إلا بصاحبه » (٢) .

« الإيمان والعمل قرينان ، لايصلح كل واحد منها إلا مع صاحبه »  $^{(1)}$  .

ومن كلام الحسن البصري رضي الله عنه : ليس الإيمان بالتهني ـ أي بالتشهّي ـ ولا بالتحلّي ـ يعني التزين بالقول ـ ولكن هو ما وقر في القلب ، وصدّقه العمل .

<sup>(</sup>١) ١٢ ـ البقرة ، (١) ١٧ ـ القصص ،

<sup>(</sup>٣) الحاكم والدياسي . (٤) الحاكم .

فالإيمان بالله ورسوله ، يستتبع العمل بكل ما أمر الله تعالى به ، وما أمر به الرسول مِلْقَلَةٍ ، من عقائد وعبادات ومعاملات وأخلاق ...

والإيان بأهوال يوم القيامة ، يستدعي البعد عن أسباب تلك الأهوال .

والإيمان بالجنة ، يستدعى العمل الموصل إليها .

والإيمان بالنار ، يستدعى الهرب مما يؤدي إليها .

والله ولي التوفيق .

### المعصية لاتنفى الإيمان

المعصية لاتنفي الإيمان ، ولكن تنافي كاله .

ففي الحديث الشريف: « لا يزني الزاني حين يزني وهـو مــؤمن ، ولا يسرق الســارق حين يسرق وهــو مــؤمن ، ولا يشرب الخر حين يشربها وهو مؤمن » (١) .

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم .

فضعيف الإيمان يغفل عن رقابة الله عز وجمل ، فيقع بسبب غفلته في المعصية .

أما قوي الإيمان ، المرتقي إلى مرتبة الإحسان ، الذي يعبد الله كأنه يراه ، فلا يقعد عن طاعة الله ، ولا يجرؤ على معصية الله .

#### من آمن فقد اهتدى

قال الله تعالى : ﴿ قولوا : آمنا بالله وما أنزل إلينا ، وما أنزل إلى إبراهيم وإساعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط ، وما أوتي موسى وعيسى ، وما أوتي النبيون من ربهم ، لانفرق بين أحد منهم ، ونحن له مسلمون .

فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا ﴾ (١) .

فن آمن بما أُنزل على محمد مُنْكَلِيمٌ ، فقـد اهتـدى ، ومن كفر بذلك أو بشيء منه ، فقد كفر وضل ضلالاً بعيداً .

(١) ١٣٦ ، ١٣٧ \_ البقرة .

# شُعَبُ الإيمان

قال الله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ كيف ضرب الله مثلاً كَلَمَةً طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء ، تؤتي أُكُلهَا كلَّ حين باذن ربها ، ويضرب الله الأمشال للناس لعلهم يتذكرون .

ومَثَل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة ، اجتُثَّت من فوق الأرض ، مالها من قرار ﴾ (١) .

فالكلمة الطيبة : لا إله إلا الله ، والشجرة الطيبة المؤمن .

فالإيمان يجمع خصال الخير، ويتفرع منه كل خصال الخير.

وفي الحديث الشريف: « الإيمان بضع وسبعون شعبة ، فأفضلها قول: ( لا إله إلا الله) وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان » (٢).

والأذى : ما يؤذي كحجر وشوك وطين ورماد وقدر

<sup>(</sup>١) ٢٤ ـ ٢٦ ـ إبراهيم . (٢) البخاري ومسلم .

ونخامة وقشر بطيخ ، ونحو ذلك .

فالإيمان شجرة تتفرع عنها الأعمال الصالحة ، والأخلاق الكريمة ، وكلُّ عمل صالح وخُلُق كريم شعبة منها وثمرة من ثمراتها .

والمؤمن الكامل زكيّ النفس ، كريم الأخلاق ، قويم الطباع ، لايدع خصلة من خصال الخير إلا سبق إليها ، وتحلى بها .

#### حلاوة الإيمان

للإيمان حلاوة لا يعرف طعمها إلا من ذاقها .

في الحديث الشريف: « ذاق طعم الإيمان من رضي بـالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد ﷺ رسولاً » (١) .

« ثلاث من كنّ فيه وجد حلاوة الإيمان :

أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما .

<sup>(</sup>١) مسلم والترمذي .

وأن يحب المرء لايحبه إلا لله .

وأن يكره أن يعود في الكفر ، كا يكره أن يُقذف في النار » (١) .

وفي الحديث القدسي : « النظرة سهم مسموم من سهام إبليس ، من تركها مخافة مني أبدلته إيماناً يجد حلاوته في قلبه » (٢).

نعم ، ذاق السلف الصالح طعم الإيمان وحلاوة الإيمان ، فاستسهلوا في مرضاة الله ورسوله كل صعب ، وتحملوا كل شدة ، وبذلوا كل نفيس ، وجاهدوا في سبيل الله ، ولإعلاء كلمة الله ، وحملوا لواء الإسلام إلى بقاع الأرض ، ونشروا دين الله في الشرق والغرب .

ذاق السلف الصالح طعم الإيمان وحملاوة الإيمان ، فاستعذبوا السهر في طاعة الله ، والبذل في مرضاة الله ، والرضا بقضاء الله ، والصبر على المكاره استسلاماً لأحكام الله .

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم . (٢) الطبراني والحاكم .

قال بعض السلف الصالح : لو علم الملوك ما نحن فيه من النعيم ، لجالدونا عليه بالسيوف .

وقـال آخر : إن كان أهل الجنـة في مثل مـا نحن فيـه من النعيم ، إنهم لفي عيش طيّب .

الناس فريقان: مؤمن وكافر

قال الله تعالى : ﴿ هـو الـذي خلقكم ، فمنكم كافر ومنكم مؤمن ، والله بما تعملون بصير ﴾ (١) .

قــال ابن عبــاس رضي الله عنها : إن الله خلــق بني آدم مؤمناً وكافراً ، ويعيدهم في يوم القيامة مؤمناً وكافراً .

وعن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه أنه قال:

خطبَنا رسول الله عَلِيْ عشية ، فذكر شيئاً مما يكون ، فقال :

« يولد الناس على طبقات شتى :

(۱) ۲ ـ التغابن .

يولد الرجل مؤمناً ويعيش مؤمناً ويوت مؤمناً .

ويولد الرجل كافراً ، ويعيش كافراً ، ويموت كافراً .

ويولد الرجل مؤمناً ، ويعيش مؤمناً ، ويموت كافراً .

ويــولــــد الرجــل كافراً ، ويعيش كافراً ، ويــوت مؤمناً » (١) .

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال :

حدثنا رسول الله عَلَيْكُم وهو الصادق المصدوق: « إن أحدكم يُجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً نطفة ، ثم يكون علقة مثل ذلك ، ثم يُرسَل إليه الملك ، فينفخ فيه الروح ، ويؤمر بأربع كلمات:

يكتُب رزقه ، وأجله ، وعمله ، وشقي أو سعيد .

فوالذي لا إله غيره ، إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة ، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع ، فيسبق عليه الكتاب - أي ما سبقت كتابته في علم الله - فيعمل بعمل أهل النار ،

<sup>(</sup>١) أحمد وغيره .

فيدخلها .

وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار ، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع ، فيسبق عليه الكتاب ، فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها » (١) .

وعن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه ، أن رسول الله عليه قال :

« إن الرجل ليعمل عمل أهل الجنة فيما يبدو للناس ، وهو من أهل النار .

وإن الرجل ليعمل عمل أهل النار فيما يبدو للنــاس ، وهو من أهل الجنة » (٢) .

قال العلماء رضي الله عنهم :

إن الله خلق الكافر ، وكفرهُ فعلٌ لـه وكسُب ، مع أن الله خالق الكفر .

وخلَق المؤمن ، وإيمانُه فعلٌ له وكسُب ، مع أن الله خالق الإيمان .

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم . (٢) مسلم .

والكافر يكفر ويختار الكفر بعد خلق الله إياه ، لأن الله تعالى قدَّر ذلك عليه ، وعَلمه منه .

ولا يجوز أن يـوجـد من كل منها غير الـذي قـدَّر عليـه ، وعلمه منه .

لأن وجود خلاف المقدور عجز ، ووجود خلاف المعلوم جهل ، ولا يليقان بالله تعالى .

وقيل لأعرابي : ما تقول في القدر ؟

فقال : أمر تغالت فيه الظنون ، واختلف فيه الختلفون ، فالواجب أن نرد ما أشكل علينا من حكمه ، إلى ما سبق من علمه .

وفي الحديث الشريف : « كل مولود يولد على الفطرة : فأبواه يهوّدانه ، أو ينصّرانه ، أو يجسّانه » (١) .

والفِطْرة : الخِلقْة ، والفاطر : الخالق .

قال العلماء رضي الله عنهم : المولود يولد على السلامة في

<sup>(</sup>١) مسلم .

الأغلب خِلقةً وطبعاً وبنية ، ليس معها إيمان ولا كفر ، ولا إنكار ولا معرفة . ثم يعتقد الكفر أو الإيمان بعد البلوغ إذا عقل .

واحتجوا بقوله ﷺ في تمام الحديث السابق .

« كَا تُنتَج البهية بهيةً جمعاء ـ أي سلية من العيوب مجتمعة الأعضاء كاملتها ـ هل تُحسّون فيها من جَدعاء ـ أي مقطوعة الأذن ـ .

ثم قال راوي الحديث أبو هريرة رضي الله عنه :

واقرءوا إن شئم : ﴿ فِطرةَ الله التي فَطر الناس عليها ، لا تبديل لخلق الله ﴾ (١) .

وفي رواية : حتى تكونوا أنتم تجدعونها ـ يعني الأذن أي تقطعونها ـ .

قالوا: يارسول الله ! أفرأيت من يموت صغيراً ؟

قال : الله أعلم بما كانوا عاملين .

<sup>(</sup>١) ٣٠ \_ الروم .

وقالوا في معنى الحديث السابق :

يولد الرجل مؤمناً ... أي يولد ليكون مؤمناً عند البلوغ والعقل .

ويولد الرجل كافراً ... أي يولد ليكون كافراً على سابق علم الله فيه .

لا أنه يولد منذ طفولته مستحقاً جنة أو نـــاراً ، أو مميّزاً بين كفر وإيمان .

قــال الله تعــالى : ﴿ وَالله أَخْرِجِكُم مِن بِطَــون أَمهــاتُكُم الاتعامون شيئاً ﴾ (١) .

وقال تعالى في الإنسان : ﴿ إِنَا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلُ ، إِمَا ثَمَاكُواً وَإِمَا كَفُوراً ﴾ (7) .

أي بيّنـا لــه وعرفنــاه طريـق الهــدى والضـلال ، والخير والشر ، ببعث الرسل ، فآمن أو كفر .

وذلك مثل قوله تعالى : ﴿ وهديناه النجدين ﴾ (١) .

أي بيّنًا له السبيل إلى السعادة والشقاء .

### شتان بین مؤمن وکافر

قال الله تعالى : ﴿ أَضِن كَانَ مَؤْمِناً كَمِن كَانَ فَاسَقاً ؟ لايستوون :

أما الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، فلهم جنات المأوى نُزُلاً بما كانوا يعملون .

وأما الذين فسقوا فأواهم النار ، كلما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها ، وقيل لهم : ذوقوا عذاب النار الذي كنتم به تكذبون (7) .

وقال تعالى : ﴿ وما يستوي الأعمى والبصير ، والذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا المسيء ، قليلاً ما تتذكرون ﴾ (٢) .

أي لايستوي المــؤمن والكافر ، والضــال والمهتــدي ، ولا

<sup>(</sup>٣) ٥٨ ـ غافر .

يستوي العامل للصالحات والذي يعمل السيئات ، والله تعالى حكم عدل ، ولايظلم مثقال ذرة .

وقال تعالى : ﴿ أَم حسِب الذين اجترحوا السيئات (١) أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم ؟ ساء ما يحكمون (7) .

قال رجل من أهل مكة : هذا مقام تميم الداري ، لقد رأيته ذات ليلة حتى أصبح ، يقرأ آية من كتاب الله ويركع ويسجد ويبكى :

﴿ أُم حسب الذين اجترحوا السيئات ، أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات .. ﴾ .

. وقال بعض السلف: بتُ عند الربيع بن خيثم ذات ليلة ، فقام يصلي ، فمر بهذه الآية ، فمكث حتى أصبح لم يَعدُها ببكاء شديد .

وقال بعضهم : رأيت الفضيل بن عياض ، يردد من أول

<sup>(</sup>١) أي : اكتسبوها .

<sup>(</sup>٢) ٢١ ـ الجاثية .

الليل إلى آخره ، هذه الآية ونظيرها ، ثم يقول مخاطباً نفسه : ليت شعري من أي الفريقين أنت ؟

وكانت هذه الآية تسمى : مبكاة العابدين .

وذلك لما انطوت عليه من بيان التفاوت الكبير بين المؤمن والكافر ، وما أعد الله تعالى لكل منها في الآخرة .

فشتان بين مؤمن وكافر! وشتان بين أعمى وبصير وشتان بين محسن ومسيء! وشتان بين مُنعّم في الآخرة مكرّم، وبين معذّب فيها مهين!

وفي الحديث الشريف: أن رجلاً مرّ على النبي عَلِيْتُهُ فقال الرجل جالس عنده: « مارأيك في هذا ؟ ».

فقــال : رجـل من أشراف النــاس ، هــذا والله حريّ إن خطب أن يُنكحَ ـ أي يُزَوَّج ـ وإن شفَع أن يشفَّع .

فسكت رسول الله ﷺ .

ثم مرّ رجل آخر ، فقال له رسول الله ﷺ : « مارأيك في هذا ؟ » .

فقال : يارسول الله ، هذا رجل من فقراء المسلمين ، هذا حري إن خطب أن لايُنكح ، وإن شفع أن لا يُشفَّع ، وإن قال لا يُسمع لقوله .

فقال رسول الله عَلِيَّةِ : « هذا خيرٌ من ملءِ الأرض مثـلَ هذا » (١) .

# الله تعالى يحب لعباده الإيمان

قال الله تعالى : ﴿ ما يفعل الله بعنابكم إن شكرتم وآمنتم ، وكان الله شاكراً عليماً ﴾ (7) .

أي: أيُّ منفعة لله تعالى في عذابكم إن شكرتم وآمنتم ؟!

فالله تعالى لايعذّب المؤمن الشاكر ، وتعذيبه عباده لاينقص من لايزيد في ملكه ، وتركه عقوبتهم على فعلهم لاينقص من سلطانه .

وقـــال تعـــالى : ﴿ إِن تَكَفَّرُوا فَـــانِ اللَّهُ غَنِّي عَنْكُم ،

 ولايرضى لعباده الكفر ، وإن تشكروا يَرضَهُ لكم ightharpoonup (1) .

فالله تعالى لايحب الكفر من عباده ، ولايرضاه لهم ، وإن أراده منهم ، فالإرادة غير الرضا ، وهذا مذهب أهل السنة .

وإن تشكروا يرضَهُ لكم : أي يثيبكم على الشكر .

### إعلان الإيان

قال الله تعالى في بني إسرائيل:

﴿ فلما أحس عيسى منهم الكفر قال : من أنصاري إلى الله ؟

قال الحواريون نحن أنصار الله ، آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون .

ربنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول ، فاكتبنا مع الشاهدين (7) .

وقال الله تعالى خطاباً للمؤمنين من هذه الأمة :

﴿ قُولُوا : آمنا بالله ومأأنزل إلينا ، وماأنزل إلى إبراهيم

<sup>(</sup>١) ٧ ـ الزمر . (٢) ٥٣ ، ٥٠ ـ آل عران .

وإساعيل وإسحق ويعقوب والأسباط ، وماأوتي موسى وعيسى ، وماأوتي النبيون من ربهم ، لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ (١).

وعن سفيان بن عبد الله رضى الله عنه أنه قال:

قلت : يارسول الله : قل لي في الإسلام قولاً لاأسأل عنه أحداً غيرك .

قال : « قل : آمنت بالله ثم استقم »  $^{(7)}$  .

فالمؤمن الحق هو الذي يعلن إيمانه وإسلامه ، معتزاً بما هداه الله تعالى إليه من الحق ، ولا يبالي بما يصيب في سبيل ذلك من أذى . كا فعل المسلمون الأولون ، الذين صدقوا في إيمانهم ، فصرخوا به وأعلنوه في مجامع المشركين ، وصبروا حتى علت كلمة الإيمان ، وزهق الباطل والطغيان .

# يحكم على الناس بظواهرهم

وقد أمرنا الله تعالى أن نحكم على الناس بظواهرهم .

<sup>(</sup>١) ١٣٦ ـ البقرة . (٢) مسلم .

قال الله تعالى : ﴿ ياأيها الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ، ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام : « لست مؤمناً » ﴾ (١) .

نزلت هذه الآية الكريمة : في قوم من المسلمين ، مرّوا في سفرهم برجل ، معه جمل وغُنَيمة يبيعها ، فسلّم على القوم وقال : ( لا إله إلا الله ، محمد رسول الله ) .

فحمل عليه أحدهم فقتله .

فلما ذُكر ذلك للنبي ﷺ ، شقَّ عليه ، ونزلت الآية .

وعن المقداد بن الأسود رضي الله عنه أنه قال: قلت: يارسول الله! أرأيت إن لقيت رجلاً من الكفار فاقتتلنا، فضرب إحدى يديّ بالسيف، فقطعها، ثم لاذمني بشجرة، فقال: «أسلمت لله» أأقتله يارسول الله بعد أن قالها؟

فقال: « لاتقتله ».

فقلت : يارسول الله ! قطع إحدى يدي ، ثم قال ذلك

<sup>(</sup>١) ٩٤ ـ النساء .

#### بعدما قطعها !

فقال : « لاتقتله ، فإن قتلته ، فإنه بمنزلتك قبل أن تقتله ، وإنك بمنزلته قبل أن يقول كلمته التي قال » (١) .

ومعنى أنه بمنزلتك : أي معصوم الدم ، محكوم بإسلامه .

ومعنى أنك بمنزلته : أي مباح الـدم بـالقصـاص لورثتـه لا أنه بمنزلته في الكفر .

وعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما أنه قال :

( بعثنا رسول الله عَلَيْكُ إلى الحرقة ـ بطن ـ من جُهينة ـ القبيلة المعروفة ـ فصبحنا القوم على مياههم ، ولحقت أنا ورجل من الأنصار رجلاً منهم ، فلما غشيناه قال : لا إلـه إلا الله .

فكف عنه الأنصاري ، وطعنته برمحي ، حتر قتلته ، فلما قدمنا المدينة ، بلغ ذلك النبي عَلِيلَةٍ .

(١) البخاري ومسلم .

فقال لي : « ياأسامة ! أقتلته بعدما قال : لا إله إلا الله !! »

قلت : يارسول الله ! إنما كان متعوذاً ـ أي معتصاً بهـا من القتل لامعتقداً لها ـ

فقال : « أقتلته بعدما قال لا إله إلا الله » .

ف ازال يكررها عليَّ حتى تمنيت أني لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم ) (١) .

أي ليكفّر إسلامي هذه الخطيئة .

وفي رواية : فقال رسول الله ﷺ :

« أقال : لا إله إلا الله وقتلته ؟! »

قلت : يارسول الله ! إنما قالها خوفاً من السلاح .

قال : « أفلا شققت عن قلبه : حتى تعلم أقالها أم لا »

فما زال يكررها : حتى تمنيت أني أسلمت يومئذ ) .

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم .

وعن جندب بن عبد الله رضي الله عنه ، أن رسول الله عنه ، من المسلمين إلى قوم من المشركين ، وأنهم التقوا ، فكان رجل من المشركين إذا شاء أن يقصد إلى رجل من المسلمين ، قصد له فقتله ، وأن رجلاً من المسلمين قصد غفلته ـ وكنا نتحدث أنه أسامة بن زيد ـ فلما رفع عليه السيف ، قال : لا إله إلا الله ، فقتله .

فجاء البشير إلى رسول الله ﷺ ، فسأل وأخبره حتى أخبره ختى أخبره خبر الرجل ، كيف صنع .

فدعاه فسأله ، فقال : «لمَ قتلتَه ؟ »

فقال: يارسول الله! أوجع في المسلمين، وقتل فلاناً وفلاناً ـ وسمى لـه نفراً ـ وإني حملت عليه، فلما رأى السيف قال: لا إله إلا الله.

قال رسول الله ﷺ: «أقتلته ؟! »

قال : نعم .

قال : « فكيف تصنع بلا إله إلا الله ، إذا جاءت يوم القيامة ؟ »

قال : يارسول الله استغفر لي .

قال : « وكيف تصنع بـلا إلـه إلا الله ، إذا جـاءت يـوم القيامة ؟ »

فجعل لايزيد على أن يقول:

« كيف تصنع بـلا إلـه إلا الله ، إذا جـاءت يـوم القيامة ؟ » (١) .

وكان عمر رضي الله عنه يقول: إن ناساً كانوا يأخذون بالوحي في عهد رسول الله على وأن الوحي قد انقطع ، وإنما نأخذكم الآن بما ظهر لنا من أعمالكم فن أظهر لنا خيراً ، أمّناه ، وقرّبناه ، وليس لنا من سريرته شيء ، والله يحاسبه في سريرته . ومن أظهر لنا سوءاً لم نأمنه ولم نصدقه ، وإن قال: إن سريرته حسنة (٢) .

وقد كان رسول الله ﷺ يقبـل من المنـافقين ظـواهرهم ، ويكل سرائرهم إلى الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) مسلم . (۲) البخارى .

وفي ذلك إرشاد للمسلمين إلى الأخذ بالظاهر ، وفي ذلك مصلحة اجتاعية كبرى . لكن على المسلم الحق أن يحرص على صلاح ظاهره .

فمن الـدعـاء المـأثـور : اللهم اجعـل سريرتنــا خيراً من علانيتنا ، واجعل علانيتنا صالحة .

وينبغي للمــؤمن أن يكــون تقي القلب ، حيّ الضمير يعرف الحق لأهله ، وإن حُكم له به في الظاهر .

ففي الحديث الشريف: « إنما أنا بشر، وإنكم تختصون إليّ، ولعل بعضكم أن يكون ألحنَ بحجته من بعض ـ أي أعلم بها وأحسن بياناً لها ـ فأقضى له بنحو ما أسمع.

فن قضيت له بحق أخيه ، فإنما أقطع له قطعة من النار »

#### تنبيه وعظة

قد يطلق الله تعالى ألسنة عباده بالثناء على مؤمن ، لما يرون من ظاهره الصالح ، ولحسن ظنهم به .

فعلى المؤمن أن يحرص كل الحرص على صلاح باطنه ،

ليوافق الظاهر الباطن ، وليكون عند حسن ظنهم به .

ولننتفع بقول بعضهم :

قــال شيـخ لمـومِس : أنت سَكرَى كلَّ آنٍ بصــاحب لــك وجُدُ .

فأجابت : أنا كما قلت لكن أنت حقاً كما للناس تبدو ؟ فعلى من ظهر بمظهر الصلاح ، أن يحاسب نفسه : هل وافق ظاهره باطنه ؟ وليكثر من الاستغفار .

المؤمن الحق لايتأثر بإغراء ولا تهديد

قال الله تعالى في أصحاب الكهف:

﴿ وربطنا على قلوبهم ، إذ قاموا فقالوا : ربنا رب السموات والأرض ، لن ندعوا من دونه إلماً ، لقد قلنا إذن شططا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>۱) ۱٤ ـ الكيف .

قالوا ذلك ، وخرجوا هائمين على وجوههم ، تمسكاً بدينهم الحق ، وكان من أمرهم ما كان .

وقال الله تعالى في أصحاب الأخدود :

﴿ قُتِل أصحاب الأخدود \* النارِ ذات الوقود \* إذ هم عليها قعود ، وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهود .

وما نقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد  $ightarrow^{(1)}$  .

آثر المؤمنون يومئذ ، أن يلقوا بأنفسهم في النار المشتعلة التي أوقدت لهم في الأخاديد ، واضطرهم إليها الكافرون ، آثروا ذلك على أن يعودوا في الكفر ، بعدما أشرقت في قلوبهم شمس الإيمان ، فتنورت به بصائرهم ؛ وخالطت بشاشته قلوبهم .

وقال تعالى في سحرة فرعون ، حين رأوا معجزة موسى عليه الصلاة والسلام : ﴿ فَأَلْقِي السحرة سجداً قالوا : آمنا برب هارون وموسى .

قال : آمنتم له قبل أن آذن لكم ؟! إنه لكبيركم الذي علمكم

<sup>(</sup>١) ٤ ـ ٨ البروج .

السحر ، فلأقطعن أيديكم وأرجلكم من خلاف ولأصلبنكم في جذوع النخل ، ولتعامُن أيُّنا أشد عذاباً وأبقى .

قالوا: لن نؤثرك على ما جائنا من البينات والذي فَطَرنا ، فاقضِ ما أنت قاضٍ ، إنما تقضي هذه الحياة الدنيا ، إنا آمنا بربنا ليغفر لنا خطايانا وما أكرهتنا عليه من السحر ، والله خير وأبقى ﴾ (١) .

وقال تعالى : ﴿ قل : يا أهل الكتاب هل تنقِمون منا إلا أن آمنا بالله ، وما أُنْزِلَ إلينا وما أُنْزِلَ من قبل ﴾ (٢) .

ونبينا محمد ﷺ حين جهر بالدعوة إلى الإسلام في مكة ، عرض عليه قومه أن يجمعوا له من المال حتى يكون أغناهم ، وأن يملكوه عليهم .. على أن يكف عن دعوته ، ووسطوا إليه في ذلك عمه أبا طالب ، فقال مستعلياً على هذا الإغراء :

« والله ياعم ! لو وضعوا الشمس في يميني ، والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ، ما فعلت حتى يظهره الله أو أهلك دونه » .

<sup>(</sup>۱) ۷۰ ـ ۷۳ ـ طه . (۲) ۹۰ ـ المائدة .

### المؤمن الحق يدعو إلى الإيمان بالحق

قـال الله تعـالى في مؤمن آل فرعون ، الـذي آمن بمـوسى ، ودعا قومه إلى الإيمان :

﴿ وقال الذي آمن : ياقوم إني أخاف عليكم مثل يوم الأحزاب .

مثل دأبِ قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم ، وما الله يريد ظلماً للعباد .

وياقوم إني أخاف عليكم يوم التّناد (١) يوم تُولون مدبرين ، مالكم من الله من عاصم ، ومن يضلل الله ضاله من هاد (7) .

إلى أن قال : ﴿ وَيَاقَوْمُ مَالِي أَدَعُوكُمُ إِلَى النَجَاةُ وتدعونني إلى النار ؟

تدعونني لأكفر بالله وأشرك به ما ليس لي به علم ، وأنا أدعوكم إلى العزيز الغفار (7).

<sup>(</sup>٣) ٤١ ، ٤٢ ـ غافر .

وأرسل الله تعالى إلى أهل أنطاكية مَنْ أرسلـه من رسلـه ، فكفروا بهم ، وآمن منهم واحد ، فقال تعالى فيه :

﴿ وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى \* قال ياقوم البعوا المرسلين . اتبعوا من الايسالكم أجراً وهم مهتدون ﴾ (١) .

وعلى هذا درج الصحابة الكرام ، منذ أشرقت شمس الإيمان على قلوبهم . فكان أحدهم يدعو إلى الإسلام الأفراد والجاعات ، ويتعرَّض بذلك للأذى ، فلا يبالي بما يلاقي .

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال:

( لما بلغ أبا ذر مبعث النبي ﷺ ، قال لأخيه : اركب إلى هذا الوادي ـ يعني مكة ـ فاعلم لي علم ـ أي حال ـ هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ، يأتيه الخبر من السماء ، واسمع من قوله ثم ائتني .

<sup>(</sup>۱) ۲۰ ، ۲۱ ـ یس .

فانطلق الأخ حتى قدم ، وسمع من قولـه ، ثم رجع إلى أبي ذر .

فقال له : رأيته يأمر بمكارم الأخلاق ، ويقول كلاماً ما هو بالشعر .

فقال : ما شفيتني مما أردت .

فتزود وحمل شَنَّة ـ أي قربة ـ فيها ماء ، حتى قدم مكة ، فأتى المسجد ، فالتمس النبي ﷺ ـ أي طلبه ـ وهو لايعرفه ، وكره أن يسأل عنه ، حتى أدركه بعض الليل ، فاضطجع فرآه علي رضي الله عنه ، فعرف أنه غريب ، فلما رآه تبعه ، فلم يسأل واحد منها صاحبه عن شيء حتى أصبح .

ثم حمل قربته وزاده إلى المسجد ، وظل ذلك اليوم ، ولا يرى النبي ﷺ حتى أمسى ، فعاد إلى مضجعه ، فمر به عليّ .

فقال : أما آن للرجل أن يعرف منزله ؟

أراد أن يبيت عنده تلك الليلة أيضاً .

فأقامه فذهب به معه ، لايسأل أحدهما صاحبه عن شيء .

فلما كان اليوم الثالث ، فعل مثل ذلك ، فأقامه علي فقال :

ألا تحدّثني ما الذي أقدمك ؟

قال : إن أعطيتني عهداً وميثاقاً أن ترشدني فعلت .

ففعل فأخبره . فقال : إنه حق ، وإنه رسول الله ، فإذا أصبحت فاتبعني ، فإني إن رأيت شيئًا أخافه عليك ، قمت كأني أريق الماء ، فإن مضيت فاتبعني حتى تدخل مدخلي .

ففعل ، فانطلق يقفوه ـ أي يتبعـه ـ حتى دخل على النبي مالية ، ودخل معه ، وسمع من قوله ، فأسلم مكانه .

فقال لـه النبي ﷺ : ارجع إلى قـومـك فـأخبرهم ، حتى يأتيك أمري .

فقال :والذي نفسي بيده ، لأصرُخَنَّ بها بين ظَهْرانيْهم . - أي لأجهرن بكلمة التوحيد في مجمعهم ـ

فخرج حتى أتى المسجد ، فنادى بأعلى صوته :

أشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً عبده ورسوله .

فقـام القـوم إليــه فضربـوه حتى أضجعـوه ، وأتى العبــاس فأكب عليه وقال :

ويلكم ! ألستم تعلمون أنه من غفار ، وأنه من طريق تجارتكم إلى الشام ؟

فأنقذه منهم ، ثم عـاد من الغـد لمثلهـا ، فضربوه ، وثــاروا إليه ، فأكب العباس عليه .

« هل أنت مبلغٌ عني قومك ، عسى الله أن ينفعهم بك ، ويأجرك فيهم ؟ » .

فعاد فأسلم أخوه وأمها ، وأتوا قومهم فأسلم نصفهم ، وأسلم باقيهم حينما قدم النبي ﷺ المدينة .

وجاءت « أسلم » ـ قبيلة ـ

فقالوا : يارسول الله ! نُسلِم على الذي أسلم عليه إخوتنا . فأسلموا ، فقال رسول الله عَلِيْهُ . « غِفارٌ غفر الله لها ، وأسلمُ سالمها الله » (١) .

### المؤمن معرض للبلاء والفتن

قال الله تعالى : ﴿ أحسِب الناس أن يُتركوا أن يقولوا : « آمنا » وهم لا يُفتنون \* ولقد فتنا الذين من قبلهم ، فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين ﴾ (٢) .

نزلت هذه الآية الكرية في جماعة كانوا بحكة ، وكان الكفار من قريش يؤذونهم ، ويعذبونهم على الإسلام ، فكانت صدورهم تضيق لذلك ، وربما استنكر بعضهم أن يمكن الله تعالى الكفار من المؤمنين .

فنزلت هذه الآية مسلّية ومعلّمة أن هذه هي سنة الله تعالى في عباده اختباراً للمؤمنين وفتنة .

وذلك باقٍ في المؤمنين إلى يوم القيامة .

ولا يسع المؤمن الحق إلا الصبر ، وصدق التـوكل على الله تعالى : واللجوء إليه .

 <sup>(</sup>۱) البخاري ومسلم .
 (۲) ۲ ، ۲ \_ العنكبوت .

وقال الله تعالى يخاطب المسلمين الأولين :

﴿ لتبلُّونَ في أموالكم وأنفسكم ، ولتسمعُنَّ من السذين أوتوا الكتاب من قبلكم ، ومن الذين أشركوا أذى كثيراً ، وإن تصبروا وتتقوا ، فإن ذلك من عزم الأمور ﴾ (١) .

وقال عز وجل: ﴿ ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينه فيت عن دينكم إن استطاعوا ، ومن يرتدد منكم عن دينه فيت وهو كافر ، فأولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة ، وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ (٢) .

وقد جاء الوعيد الشديد لمن يفتن المؤمنين عن دينهم قال الله تعالى : ﴿ إِن الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات ، ثم لم يتوبوا ، فلهم عذاب جهنم ، ولهم عذاب الحريق (7) .

عن صهيب رضي الله عنه ، أن رسول الله عَلَيْتُ قال :

« كان ملك فين كان قبلكم ، وكان له ساحر ، فلما كبر قال للملك :

<sup>(</sup>١) ١٨٦ ـ آل عمران . (٢) ٢١٧ ـ البقرة .

<sup>(</sup>٣) ١٠ ـ البروج .

إني قد كبرت ، فابعث إليَّ غلاماً أعلَمه السحر .

فبعث إليـه غـلامـاً يعلمـه ، وكان في طريقــه إذا سلــك راهب ، فقعد إليه ، وسمع كلامه ، فأعجبه .

وكان إذا أتى الساحر مر بالراهب ، وقعد إليه ، فإذا أتى الساحر ضربه ، فشكا ذلك إلى الراهب ، فقال :

إذا خشيت الساحر فقل : حبسني ـ أي أخرني ـ أهلي .

وإذا خشيت أهلك ، فقل : حبسني الساحر .

فبينما هو على ذلك ، إذ أتى على دابة عظيمة ، قـد حبست الناس ـ أي عن المرور ـ

فقال : اليوم أعلم ، الساحر أفضل أم الراهب أفضل ؟

فأخذ حجراً فقال : اللهم إن كان أمر الراهب أحب إليك من أمر الساحر ، فاقتل هذه الدابة ، حتى يمضي الناس .

فرماها فقتلها ، ومضى الناس .

فأتى الراهب فأخبره ، فقال له الراهب :

أيُّ بني ! أنت اليـوم أفضل مني ، قـد بلـغ من أمرك مــا أرى ، وإنك ستبتلى ، فإن ابتليت فلا تدلَّ على .

وكان الغلام يبرىء الأكمه ـ وهو الذي يولد أعمى ـ والأبرص ، ويداوي الناس من سائر الأدواء .

فسمع جليس للملك ، كان قد عمي ، فأتاه بهدايا كثيرة ، فقال .

ماها هنا لك أجمع ، إن أنت شفيتني ؟

فقال : إني لا أشفي أحداً ، إنما يشفي الله ، فإن آمنت بالله تعالى ، دعوتُ الله فشفاك .

فآمن بالله تعالى ، فشفاه الله تعالى .

فأتى الملك ، فجلس إليه كما كان يجلس .

فقال له الملك : مَن ردَّ عليك بصرك ؟

قال : ربي .

قال: أوَلِك رب غيري ؟!

قال : ربى وربك الله .

فأخذه فلم يزل يعذبه حتى دل على الغلام .

فجيء بالغلام ، فقال له الملك .

أيُّ بني ! قد بلغ من سحرك ماتبرىء الأكمه والأبرص ، وتفعل وتفعل ؟!

فقال: إني لاأشفى أحداً ، إنما يشفى الله تعالى .

فأخذه فلم يزل يعذبه حتى دل على الراهب.

فجيء بالراهب ، فقال له : ارجع عن دينك .

فأبى ، فدعا بالمنشار ، فوُضع المنشار في مفرق رأسه ـ أي وسطه ـ فشقه به ، حتى وقع شِقّاه .

ثم جيء بجليس الملك ، فقيل له : ارجع عن دينك .

فأبى فوُضع المنشار في مفرق رأسه ، فشقه به ، حتى وقع شقّاه .

ثم جيء بالغلام ، فقيل له : ارجع عن دينك .

فأبي ، فدفعه إلى نفر من أصحابه ، فقال :

اذهبوا به إلى جبل كذا وكذا ، فاصعدوا به الجبل ، فإذا بلغتم ذروته - أي أعلاه - فإن رجع عن دينه ، وإلا فاطرحوه .

فذهبوا به ، فصعدوا به الجبل ، فقال :

« اللهم اكفنيهم بما شئت » .

فرجف بهم الجبل ، فسقطوا ، وجاء يمشي إلى الملك فقال له الملك : ما فعل أصحابك ؟!

فقال : كفانيهم الله تعالى .

فدفعه إلى نفر من أصحابه ، فقال :

اذهبوا به ، فـاحملوه في قُرقور ـ أي سفينـة ـ وتوسطوا بـه البحر ، فإن رجع عن دينه ، وإلا فاقذفوه .

فذهبوا به ، فقال : اللهم اكفنيهم بما شئت .

فانكفأت بهم السفينة \_ أي انقلبت \_ فغرقوا ، وجاء يمشى

إلى الملك .

فقال له الملك : ما فعل أصحابك ؟!

فقال : كفانيهم الله تعالى .

فقال للملك : إنك لستَ بقاتلي ، حتى تفعل ما أمرك به .

قال: ماهو؟

قال : تجمع الناس في صعيد واحد ، وتصلُبني على جذع ، ثم خذ سهاً من كنانتي ـ أي بيت سهامي ـ ثم ضع السهم في كبد القوس ، ثم قل :

« بسم الله ربّ الغلام » .

ثم ارمني ، فإنك إذا فعلت ذلك قتلتني .

فجمع الناس في صعيد واحد ، وصلبه على جذع ، ثم أخذ سهاً من كنانته ، ووضع السهم في كبد القوس ، ثم قال :

« بسم الله رب الغلام » .

ثم رماه . فوقع السهم في صُدُّغه ، فوضع يده في صدغه

فمات .

فقال الناس: آمنا برب الغلام.

فأَتي الملك ، فقيل له : أرأيت مـا كنت تحـذر ، قـد والله نزل بك حذرك ، قد آمن الناس .

فأمر بالأخدود بأفواه السِكك فخُدّت ـ أي شُقّت ـ وأُضرم فيها النيران ، وقال :

من لم يرجع عن دينه ، فأقحموه ـ أي ألقوه ـ فيها أو قيل له : اقتحم .

ففعلوا ، حتى جاءت امرأة ، ومعها صبيّ لها ، فتقاعست أن تقع فيها .

فقال لها الغلام: ياأمَّهُ! اصبري فإنك على الحق » (١).

وفي الحديث الشريف: « بادروا بالأعمال - يعني الصالحة - فتناً كقطع الليل المظلم، يصبح الرجل مؤمناً، ويسى كافراً، أو يسى مؤمناً، ويصبح كافراً، يبيع دينه

(۱) مسلم

بعَرَض من الدنيا » (١).

والعَرَض بالتحريك : متاع الدنيا وحطامها .

وفي الحديث الشريف: « ما يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة ، في نفسه وولده وماله ، حتى يلقى الله تعالى ، وما عليه خطئة » (٢) .

## المؤمن مأمور بالصبر

قال الله تعالى : ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعَيَّنُوا بِالصَّبِرِ وَالصَّلَاةَ ، إِنَّ الله مع الصَّابِرِينَ ﴾ (7) .

وقـــال الله تعــــالى : ﴿ يــــاأيهـــا الــــذين آمنـــوا اصبروا وصابروا ﴾ <sup>(١)</sup> .

وكان رسول الله ﷺ ، إذا حَزَبه أمر ـ أي نزل به مهم ، أو أصابه غمّ ـ فزع إلى الصلاة . (٥) .

وفي الحديث الشريف: « الصبر نصف الإيمان » (٦) .

(١) مسلم . (٢) الترمذي .

<sup>(</sup>٣) ١٥٣ \_ البقرة . (٤) ٢٠٠ \_ آل عران .

<sup>(</sup>٥) أحمد وأبو داود . (٦) أبو نعيم والخطيب .

ذلك لأن الإيان الحق ، تصديق وعمل .

فأداة التصديق اليقين بالله سبحانه ، وبكل ما أوحى إلى رسوله مِنْظِيَةٍ .

وأداة العمل صبرّ جميل ، يحفـز همـة صـاحبـه إلى المكارم ، ويجنّبه الخبائث ، ويحميه المحارم .

فإذا حُرم المؤمن نعمة الصبر ، بـات إيمـانــه أشـلَّ أعرج معطّلاً .

لأن الصبر هو الأساس الذي تقوم عليه الناحية العملية من الدين .

فالصبر هو أداة ما افترض الله تعالى طاعته .

والثبات أمام العدو بطولة وشجاعة .

والصبر عن الشهوات والملاذ عفة وقناعة .

والصبر لدى الخطوب والنوائب صبر.

وفي كظم الغيظ حلَّم وسعة صدر .

ذلك هو الصبر في اسم واحد ومعان ٍ شتى ، تنتظم كل عمل جليل ، وخلق نبيل .

وفي الحديث الشريف : « إن أمر المؤمن كلــه لــه خير ، وليس ذلك إلا للمؤمن .

إن أصابته سراء ، شكر فكان خيراً له .

وإن أصابته ضراء ، صبر فكان خيراً له .

وليس ذلك إلا للمؤمن » (١) .

ومن كلام علي كرم الله وجهه : عليكم بالصبر ، فإن الصبر من الإيمان ، كالرأس من الجسد ، ولا خير في جسد لا رأس معه ، ولا في إيمان لاصبر معه .

ذلك لأنه إذا استحكمت الأزمات وتعقدت حبالها، وترادفت المصائب وطال ليلها، فالصبر وحده هو الذي يُشع للمؤمن النور العاصم من التخبط، والهداية الواقية من القنوط.

٠ (١) مسلم .

والصبر فضيلة ، يحتاج إليها المؤمن في دينه ودنياه ، ولا بد أن يبني عليها أعماله وآماله .. يجب أن يوطن نفسه على احتمال المكاره دون ضجر ، وانتظار النتائج مها بعدت ، ومواجهة الأعباء مها ثقلت ، بقلب لاتعلق به ريبة ، وعقل لا تطيش به كربة .

وقد أكدت الآيات القرآنية الكريمة ، أن ابتلاء المؤمنين لامحيص عنه ، حتى يأخذوا أهبتهم للنوازل المتوقعة ، فلا تُذهلهم المفاجآت ويَذلُوا لها .

والصبر يعتمد على بديهيتين خطيرتين:

أما الأولى: فتتعلق بطبيعة هذه الحياة الدنيا ، فإن الله تعالى ، لم يجعلها دار جزاء وقرار ، بـل جعلها دار تمحيص وامتحان .

وقد يُمتحن المؤمن بالشيء وضده ، مثلما يُصهر الحديد في النار ، ثم يرمى به في الماء ..

فيتحن المؤمن بالغنى والفقر ، وبالصحة والسقم ، وبسائر المحاب والمكاره .

والابتلاء بالأحزان مُبهم الأسباب! ويحسن أن نفهم أن أوضاع الناس في الحياة ، كجيش عبىء للقتال ، وقد تكلف بعض فرقه القتال حتى الموت ، لإنقاذ فرق أخرى ، وإنقاذ الفرق الباقية ، يكون للقذف بها في معارك جديدة ، ترسمها القيادة ، حسبا ترى المصلحة العامة الكبرى ، فتقدير فرد ما في هذه الغار المائجة ، لا يُنظر إليه ، لأن الأمر أوسع مدى ، من أن يرتبط بكيان فرد معين .

وقد يمتحن الله تعالى بعض الناس ، بصنوف من البلاء ، ربحا انتهت بمصارعهم ، وليس أمام المؤمن ، إلا أن يستقبل البلاء الوافد بالصبر والتسليم .

وما دامت الحياة امتحاناً ، فليكرّس المؤمن جهوده للنجاح فيه ، ولا نجاح إلا بالصبر والتسليم .

وامتحان الحياة ليس كلاماً يُكتب ، أو أقوالاً تُخطب ، إنها الآلام التي قد تقتحم النفس ، وتفتح إليها طريقاً من الرعب والحرج .

إنها العجائب التي تجعل الدنيا تُتخم بطون الرعاع ، وتُنيم

صدّيقين على الطوى ، وتجعل قوماً يدعون الألوهية ، وآخرون يُستشهدون وهم يدافعون عن حقوقهم المسلوبة .

هذه هي البديهة الأولى .

وأما البديهة الأخرى ، فتتعلق بطبيعة الإيمان .

فالإيمان صلة بين الإنسان ، وبين الله عز وجل .

وإذا كانت صلات الصداقة بين الناس ، لا يُعتد بها ، ولا ينوَّه بشأنها ، إلا إذا أكدها مرَّ الأيام وتقلب الليالي واختلاف الحوادث .

فكذلك الإيان ، لابد أن تخضع صلته للابتلاء الذي يحصها ، فيكشف عن طيبها ، أو زيفها .

ولا ريب أن علم الله تعالى ، محيط بظواهر الأمور وبواطنها ، وأن هذا الامتحان لايأتي بجديد ، بالنسبة إلى الكشف الإلهي ، المستوعب للبدايات والنهايات ، غير أن الإنسان لايحاسب إلا على عمله الشخصي ، وإذا كان بعض الجرمين ، سينكرون ما اقترفوا من سيئات ، فكيف تقام

عليهم الحجة إلا بامتحان ، تشهده جوارحهم ، وتنطق به أركانهم ؟

#### الإيمان منحة إلهية للسعداء

الإيمان هبة من الله تعالى لمن أحب من عباده قال الله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ الله أَن يهديه يشرح صدره .. ﴾ (١) .

وقال عز وجل : ﴿ ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً ، أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين ؟! وما كان لنفس أن تؤمن إلا باذن الله ، ويجعل الله الرجس على الذين لايعقلون ﴾ (٢) .

قال ابن عباس رضي الله عنها: (كان النبي عَلَيْتُ حريصاً على إيمان جميع الناس، فأخبره الله تعالى أنه لايؤمن إلا من سبقت له السعادة في الذكر الأول، ولا يضل إلا من سبقت له الشقاوة في الذكر الأول)

وقال تعالى : ﴿ ولكنَّ الله حبب إليكم الإيمان ، وزينه في

<sup>(</sup>۱) ۱۲۵ ـ الأنعام . (۲) ۱۹ ، ۱۰۰ ـ يونس .

قلوبكم ، وكرّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان ightharpoons .

# الإيمان كلُّ لا يتجزأ

قال الله تعالى مندداً على اليهود ومهدداً لهم :

﴿ أَفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض ؟

فيا جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزيّ في الحياة الدنيا ، ويوم القيامة يُردون إلى أشد العذاب ، وما الله بغافل عما تعملون (7).

وقال تعالى : ﴿ إِن النين يكفرون بالله ورسله ، ويقولون : نؤمن ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ، ويقولون : نؤمن ببعض ونكفر ببعض ، ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً \* أولئك هم الكافرون حقاً ، وأعتدنا للكافرين عذاباً مُهيناً ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) ٧ \_ الحجرات . (٢) ٨٥ \_ البقرة .

<sup>(</sup>۲) ۱۵۰ ، ۱۵۰ ـ النساء .

### هل الإيمان يزيد وينقص ؟

قال الله تعالى : ﴿ إِنَمَا المؤمنون الذين إذا ذُكر الله وجِلت قلوبهم ، وإذا تُليت عليهم آياته زادتهم إيماناً ، وعلى ربهم يتوكلون ﴾ (١) .

وقال تعالى في معرض الثناء:

﴿ النين قال لهم الناس: إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم.

فزادهم إيماناً ، وقالوا : حسبنا الله ونعم الوكيل ightharpoons .

وقال عز وجل : ﴿ وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا ، ليستيقن الذين أوتواالكتاب ، ويزداد الذين آمنوا إيماناً ﴾ (7) .

وقال تعالى في المنافقين:

﴿ وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول:

<sup>(</sup>١) ٢ ـ الأنفال . (٤) ١٧٣ ـ آل عران .

<sup>(</sup>٣) ٣١ ـ المدثر .

أيكم زادته هذه إيماناً ؟

فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانا ، وهم يستبشرون ﴾ (١) .

وقال تعالى : ﴿ ولما رأى المؤمنون الأحزاب قالوا : هذا ما وعدنا الله ورسوله ، وصدق الله ورسوله ، وما زادهم إلا إيماناً وتسليماً ﴾ (٢) .

وقال سبحانه : ﴿ هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ، ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم .. ﴾ (7) .

اختلف العلماء رضي الله عنهم في زيادة الإيمان ونقصانه على أقوال منها :

أنه لايزيد ولا ينقص ، وإنما هو معنى فرد ، لايدخل معه زيادة إذا حصل ، ولايبقى منه شيء إذا زال ، فالزيادة والنقصان ، في متعلّقاته دون ذاته .

وقــالوا : إنــه يــزيــد وينقص من حيث الأعمــال الصــادرة عنه .

<sup>(</sup>١) ١٢٤ ـ التوبة . (٢) ٢٢ ـ الأحزاب .

<sup>(</sup>٣) ٤ \_ الفتح .

لاسما أن كثيراً من العلماء ، يـوقعـون اسم الإيمـان على الطاعات ، لقوله عليه : « الإيمان بضع وسبعون شعبة ، فأعلاها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذي عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان » (١) .

وقال آخرون : إنه يزيد وينقص ، لأنه عَرَض ـ والعرض هو كل موجود يحتاج في وجوده إلى موضع ، أي محل يقوم به ـ والعرض لايثبت زمانين ، فالإيمان للنبي عَلِيلَةٍ وللصلحاء متعاقب .

فيزيد باعتبار توالى أمثاله على قلب المؤمن ، وباعتبار دوام حضوره .

وينقص بتوالى الغفلات على قلب المؤمن.

وهذا المعنى موجود في حديث الشفاعة ، وفيه :

« فيقول المؤمنون : ياربنا ! إخواننا كانوا يصومون ويصلون و يحجون .

<sup>(</sup>١) مسلم والترمذي .

فيقـــال لهم ، أخرجــوا من عرفتم ، فتُحرَّم صــورهم على النار ،

فیُخرجون خلقاً کثیراً ، قد أخذت النار إلى نصف ساقیه ، وإلى رکبتیه .

ثم يقولون : ربنا ما بقي فيها أحد ممن أمرتنا به .

فيقول : ارجعوا ، فن وجدتم في قلبه مثقال دينار من خير ، فأخرجوه .

فيُخرجون خلقاً كثيراً .

ثم يقولون : ربنا لم نَذَر فيها أحداً ممن أمرتنا .

فيقول: ارجعوا، فمن وجدتم في قلبه نصف دينــار من خير، فأخرجوه.

فيُخرجون خلقاً كثيراً .

ثم يقولون ، ربنا لم نذر فيها ممن أمرتنا أحداً .

فيقول: ارجعوا، فن وجدتم في قلب مثقال ذرة من

خير ، فأخرجوه .

فيُخرجون خلقاً كثيراً .

ثم يقولون : ربنا لم نذر فيها خيراً » (١) .

### الإيمان يقوى ويضعف

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيْهَا النَّبِي حَرَّضَ الْمُؤْمَنِينَ عَلَى الْقَتَالَ .

إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مئتين .

وإن يكن منكم مئة يغلبوا ألفاً من الذين كفروا بأنهم قوم لايفقهون .

الآن خفَّف الله عنكم ، وعلم أن فيكم ضعفاً .

فإن يكن منكم مئة صابرة يغلبوا مئتين .

وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين بإذن الله ، والله مع الصابرين (7) .

شقّ على المسلمين حين فرض الله عليهم أن لايفرّ واحد من

(۱) مسلم . (۲) ۲۰ ، ۱۲ ـ الأنفال .

عشرة ، فخفف الله تعالى عنهم ، وكتب عليهم أن لايفر مئة من مئتين .

وعلل ذلك ، بأن المؤمنين يفقهون ما يقاتلون عليه ، وهو الثواب ، والكافرون لايعلمون ما يقاتلون عليه :

وفي الحديث الشريف: « المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء، فلا تقل: ( لو أني فعلت كان كذا وكذا ).

ولكن قل : ( قدر الله وما شاء فعل ) . فإن لو تفتح عمل الشيطان » (١) .

### مما يقوي الإيمان

هذا ، ومما يقوي الإيمان في قلب المؤمن ، ويزيده رسوخاً :

 يلفت إليه من عظيم قدرة الله تعالى ، ودقيق حكمته ، وأنواع خلقه ومصنوعاته ..

وما شرعه للخلق من عبادات ومعاملات ، وحثّهم عليه من أخلاق وآداب ، وفضائل ومكارم ..

وما منح رسله الكرام ، عليهم الصلاة والسلام ، من مواهب سامية ، وخصائص رفيعة ، وما أيدهم به من معجزات وخوارق عادات ..

٢ ـ وكثرة النظر في العلوم الكونية ، وعجائب الخلوقات ،
 وأسرار الطبيعة ، في الإنسان والحيوان ، والنبات والجماد ،
 وسائر الموجودات ..

فإن ذلك يزيد المؤمن رسوخاً في إيمانه ، ويكنّ جـذوره من قلبه :

قال الله تعالى :

﴿ أُولُم يروا إلى ما بين أيـديهم ومـا خلفهم ، من الساء والأرض ؟ ﴾

﴿ أُولُم يروا إلى ما خلق الله من شيء ؟ ﴾

﴿ وفي الأرض آيات للموقنين ، وفي أنفسكم أفلا تبصرون ؟ ﴾ .

٣ - ومما يقوي الإيمان: فعمل الطماعمات، وترك المخالفات..

فذلك مما ينوّر القلب ، ويزكي النفس ، ويـذيق المؤمن حلاوة الإيمان .

٤ - والصحبة الصالحة: فكم من ضعيف الإيمان متحير متردد مشكّك، صحب مؤمناً قوي الإيمان، فانتقلت إليه عدوى الخير، وتخلّص من ظلمات الشك، وحيرة الارتباك، ورسخ في قلبه الإيمان واليقين.

## الخواطر لا تقدح في الإيمان

في الحديث الشريف : « يبعث الشيطان سراياه ، فيفتنون الناس ، فأعظمهم عنده منزلة ، أعظمهم فتنة :

يأتي الشيطان أحدكم فيقول:

من خلق كذا ؟ من خلق كذا ؟

حتى يقول له : من خلق ربك ؟

فإذا بلغ ذلك ، فليستعذ بالله ولينته » (١) .

وفي حديث آخر « يأتي الشيطان أحدكم فيقول :

من خلق السماء ؟ من خلق الأرض ؟

فيقول : الله .

فيقول : من خلق الله ؟!

فمن وجد من ذلك شيئاً فليقل : آمنت بالله ورسله » (٢) .

فالله تعالى متصف بصفات الكمال ، ومنزه عن صفات النقصان ، وصفات الحوادث نقص ، فلا يجوز في حقه تعالى أن يوصف بشيء منها ، فهو مخالف للحوادث :

 $\phi$ لیس کمثله شیء ، وهو السمیع البصیر  $\phi$  ( $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم . (٢) البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٣) ١١ ـ الشوري .

# المؤمنون قلّة في الناس

الإيمان جوهرة نفيسة ، وكل نفيس في الوجود عزيز .

قال الله تعالى : ﴿ فَمَا آمن لموسى إلا ذرية من قومه ، على خوف من فرعون وملئهم أن يفتنهم ﴾ (1) .

وقال عز وجل : ﴿ وأوحي إلى نوح : أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن ﴾ (7) .

وقال تعالى : ﴿ وما آمن معه إلا قليل ﴾  $^{(7)}$  .

قال ابن عباس رضي الله عنها : ( آمن من قومـه ثمـانون ، منهم ثلاثة من بنيه ، وثلاثة كنائنَ له ) .

وقيل : كانوا أقل من ذلك .

هذا ،وقد لبث في قومه ألف سنة إلا خسين عاماً ،

وقال تعالى لنبينا عِلِيْكُم :

﴿ وإن تُطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله ،

<sup>(</sup>۱) ۸۳ ـ يونس . (۲) ۳٦ ـ هود .

<sup>(</sup>٣) ٤٠ ـ هود .

إن يتَّبعون إلا الظن ، وإن هم إلا يَخرصون ﴾ (١) .

أي يَحدسون ويقدّرون .

ومنه : خرَصَ النخل يخرُصه خَرْصاً ، إذا خرزَه ليأخذ الخراج منه .

فالخارص يقطع بما لايجوز القطع به ، إذ لايقين معه .

وقال تعالى : ﴿ وإن كثيراً من الخُلطاء (٢) ليبغي بعضهم على بعض ، إلا النين آمنوا وعملوا الصالحات ، وقليلً ماهم ﴾ (٢) .

وقال تعالى معزياً رسوله عليه :

 $\phi$ وما أكثر الناس ولو حرَصت بمؤمنين  $\phi^{(2)}$  .

وقال تعالى : ﴿ تلك آيات الكتاب ، والذي أنزل إليك من ربك الحق . ولكن أكثر الناس لايؤمنون ﴾ ( $^{\circ}$ ) .

<sup>(</sup>١) ١١٦ ـ الأنعام . (٢) أي الأصحاب أو الشركاء .

<sup>(</sup>۲) ۲۲ ـ ص . حسف .

<sup>(</sup>٥) ١ ـ الرعد .

وسمع عمر رضي الله عنه رجلاً يقول في دعائه :

اللهم اجعلني من عبادك القليل.

فقاله له عمر: ما هذا الدعاء ؟!

فقال: أردت قول الله عز وجل:

﴿ إِلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، وقليلٌ ماهم ﴾

فقال عمر موبخاً نفسه: كل الناس أفقه منك ياعمر!

وهذا من تواضعه رضي الله عنه .

## لايصاحب الاالمؤمن

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا اتَّقُوا اللهُ وكونُوا مع الصادقين ﴾<sup>(١)</sup>.

وفي الحديث الشريف: « لاتصاحب إلا مؤمناً ، ولا يأكل طعامك إلا تقى » (٢) .

(٢) أبو داود والترمذي . (١) ١١٩ ـ التوبة . « إنما مثل الجليس الصالح وجليس السوء ، كحامل المسك ونافخ الكير :

فحامل المسك إما أن يُحـذيـك ـ أي يعطيـك ـ وإمـا أن تبتاع منه ، وإما أن تجد منه ريحاً طيبة .

ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك ، وإما أن تجد منه ريحاً منتنة » (١) .

« الرجل على دين خليله ـ أي صديقه ـ فلينظر أحدكم من يخالل » (٢) .

#### الوعد الحسن للمؤمنين

المؤمنين الوعد الحسن في الدنيا والآخرة .

قال الله تعالى : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ، ليستخلفنهم في الأرض كا استخلف الذين من قبلهم ، وليكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ، ومن كفر

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم . (٢) أبو داود والترمذي .

بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون (1) .

قال المفسرون: سبب نسزول هذه الآية ، أن بعض أصحاب النبي ﷺ ، شكا جَهْد مكافحة العدو، وما كانوا فيه من الخوف على أنفسهم، وأنهم لايضعون أسلحتهم فنزلت الآية.

وقال آخرون : مكث رسول الله ﷺ بكة عشر سنين بعدما أوحي إليه خائفاً هو وأصحابه ، يدعون إلى الله سراً وجهراً ، ثم أمر بالهجرة إلى المدينة ، وكانوا فيها خائفين ، يصبحون ويمسون في السلاح .

فقال رجل : يارسول الله ، أما يأتي علينا يومٌ نأمن فيه ، ونضع السلاح ؟

فقال عليه الصلاة والسلام: « لاتلبثون إلا يسيراً ، حتى يجلس الرجل منكم في الملأ العظم محتبياً (٢) ليس عليه

<sup>(</sup>١) ٥٥ ـ النور.

 <sup>(</sup>٢) احتبى الرجل: جمع ظهره وساقيه بثوب أو غيره ، وقد يحتبي بيديه ، وهي
 قعدة مريحة دالة على الأمن والاطمئنان .

حديدة » .

ونزلت هذه الآيـة ، وأظهر الله نبيـه على جزيرة العرب ، فوضعوا السلاح وأمنوا .

فكان في هـذه الآيـة دلالـة على نبوة رسـول الله ﷺ لأن الله عرضه على الله عرب الله عر

هذا ، وقد فتح المسلمون بعد ذلك مشارق الأرض ومغاربها ، وأنجز الله تعالى لهم وعده .

وقال تعالى : ﴿ إِن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين ، من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً ، فلهم أجرهم عند ربهم ، ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (١) .

وفي الإيمان بـالله واليوم الآخر ، انـدراج الإيمـان بـالرسل والكتب وسائر أركان الإيمان .

وقال تعالى : ﴿ وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات عبري من تحتها الأنهار خالدين فيها ، ومساكن طيبة في

<sup>(</sup>١) ٦٢ ـ البقرة .

جنات عدن ، ورضوان من الله أكبر ، ذلك هـ و الفـ وز العظيم ﴾ (١) .

وقال تعالى على لسان ذي القرنين :

 $\phi$  وأما من آمن وعمل صالحاً ، فله جزاء الحسنى ، وسنقول له من أمرنا يسرا  $\phi$  .

وقال تعالى مستثنياً من العذاب في الآخرة :

﴿ إِلا من تباب وآمن وعمل صالحناً ، فأولئك يدخلون الجنة ولا يُظلمون شيئاً .

جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب ، إنه كان وعده مأتياً  $\phi^{(7)}$  .

\_ أي آتيا لاشك فيه \_

<sup>(</sup>١) ٧٢ ـ التوبة . (٢) ٨٨ ـ الكيف .

<sup>(</sup>۲) ۲۰ ، ۲۱ ـ مريم .

# الإيمان رأس البر

قال الله تعالى: ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب، ولكن البر من آمن بسالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب، وأقام الصلاة وآتى الزكاة، والموفون بعهدهم إذا عاهدوا، والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس، أولئك الذين صدقوا، وأولئك هم المتقون ﴾ (١).

اختلف اليهود والنصارى في التوجه والتولي .

فاليهود يتوجهون في صلاتهم إلى بيت المقدس.

والنصارى يتوجهون إلى المشرق مطلع الشمس.

وتكلموا في تحويل النبي والله قبلة المسلمين إلى الكعبة بعدما كانت إلى بيت المقدس ، وفضلت كل فرقة ما تولّت إليه .

<sup>(</sup>١) ١٧٧ \_ النقرة .

فقيل لهم : ليس البر ما أنتم فيه ، ولكن البر من آمن بالله ..

والبرّ : اسم جامع للخير .

وتقدير الكلام : ولكن البرَّ برُّ من آمن بالله ..

#### تخصيص المؤمنين بالنداء

لما دعا رسول الله عَلِيْكُم الناس إلى الإيمان ، فأمن من آمن ، وأعرض من أعرض ، خص الله تعالى المؤمنين بعد ذلك بالنداء ، فناداهم في القرآن الكريم ثمانياً وثمانين مرة بقوله :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا ... ﴾ .

وبيّن لهم بعد هذا النداء الرقيق ما أمرهم به من الطاعات ، وما نهاهم عنه من الآثام ، وما شرعه لهم من الأحكام ، وما فصّل لهم من أحكام الحلال والحرام .

فأكثر ما نزل من قوله تعالى : ﴿ يِا أَيُّهَا النَّاسِ .. ﴾ إنا نزل في مكة .

وكل ما نزل من قوله تعالى : ﴿ يِمَا أَيْهَا الَّذِينَ

آمنوا .. ﴾ إنما نزل في المدينة .

#### المؤمن محسود

في الحديث الشريف: « كل ذي نعمة محسود ».

والإيمان أعظم النعم على الإطلاق ، ولهذا اشتد حسد الكافرين من أهل الكتاب والمشركين للمؤمنين ، على ما هداهم إليه من الإيمان واتباع شريعة الرحمن .

قال الله تعالى : ﴿ مَا يُودُ النَّهِ كَفُرُوا مِن أَهُلُ الكُتَّابُ وَلا المُشْرِكَيْنِ ، أَن يُنزَّلَ عليكم مِن خير مِن ربكم ، والله يختص برحمته مِن يشاء ، والله ذو الفضل العظيم ﴾ (١) .

والله تعالى اختص هـذه الأمــة فيما شرعــه لهــا بخصـوص رحمته .

كيف لا ، وقد جمع الإسلام بين مصالح الدين والدنيا ، وهدى إلى ما فيه السعادة في الدنيا والآخرة !

<sup>(</sup>١) ١٠٥ ـ البقرة .

وقال تعالى في الكافرين تحذيراً للمؤمنين :

 $\phi$  وَدُوا لو تكفرون كا كفروا ، فتكونون سواء ، فلا تتخذوا منهم أولياء ..  $\phi$  .

وقال تعالى : ﴿ ودَّ كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً ، حسداً من عند أنفسهم ، من بعد ماتبين لهم الحق ، فاعفوا واصفحوا حتى يأتي ألله بأمره ، إن الله على كل شيء قدير ﴾ (٢) .

نزلت هذه الآية في اليهود .

#### الحسد نوعان

والحسد نوعان : مذموم ومحمود :

فالمذموم أن تتمنى زوال نعمة الله عن أخيك المسلم .

وسواءً أتمنيت مع ذلك أن تصير النعمة إليك أم لا .

وهذا النوع هو الذي ذمه الله تعالى بقوله :

 $\phi$  أم يحسدون النساس على مسا آتساهم الله من فضله ..  $\phi$  .

وإنما كان مذموماً ، لأن فيه تسفيه الحق سبحانه ، وأنه أنعم على من لايستحق .

وأما الحسد المحمود ، فهو ما جاء في الحديث الشريف : « لا حسد إلا في اثنتين :

رجل آتاه الله القرآن ، فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار .

ورجل آتاه الله مالاً ، فهو ينفقمه آنماء الليل وآنماء النهار » (٢) .

وهذا الحسد معناه الغِبطة .

وحقيقة الغبطة : أن تتنى أن يكون لك ما لأخيـك المسلم من الخير والنعمة ، ولايزول عنه خيره .

والحسد لايضر المحسود شيئاً .

<sup>(</sup>١) ٥٤ ـ النساء . (٢) البخاري ومسلم .

والعفو عنه فضيلة ، ولهـذا قـال تعـالى في آخر الآيـة السابقة :

# ﴿ فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره .. ﴾ .

عن أسامة بن زيد رضي الله عنها ، أن رسول الله ﷺ ، ركب على حمار عليه قطيفة فَدكية ـ منسوبة إلى فدك : قرية بالحجاز بينها وبين المدينة يومان ـ وأسامة وراءه ، يعود سعد ابن عُبادة رضي الله عنه ، في بني الحارث من الخزرج ، قبل وقعة بدر .

فسارا حتى مرّا بمجلس فيـه عبـد الله بن أبي بن سلول (١) ـ وذلك قبل أن يسلم ولده عبد الله بن عبد الله بن أبيّ ـ

فاخلس أخلاط من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان واليهود ، وفي المسلمين عبد الله بن رواحة رضي الله عنه .

فلما غشِيَتُ المجلس عجاجة الدابة - أي : غبارها - خُر

(١) سلول هذه هي أم عبد الله بن أبي .

ـ أي غطّى ـ ابن أبيّ أنفه بردائه ، وقال ( لاتغبروا علينا ) .

فسلّم رسول الله ﷺ ، ثم وقف فنزل ، فــدعــاهم إلى الله تعالى ، وقرأ عليهم القرآن .

فقال له: عبد الله بن أبيّ بن سلول: أيها المرء: لا أحسن مما تقول إن كان حقاً! فلا تؤذنا في مجالسنا ارجع إلى رحلك (١) \_ أي منزلك \_ ، فن جاءك فاقصص عليه .

قال عبد الله بن رواحة : بلى يارسول الله ، فاغشنا ـ أي فأتنا في مجالسنا ، فإنا نحب ذلك .

فـــاستب المشركـون والمسلمـون واليهـود ، حتى كادوا يتثاورون .

فلم يزل رسول الله عَلِيْكُم ، يخفَّضهم حتى سكنوا .

ثم ركب رسول الله ﷺ دابته ، فسار حتى دخل على سعد ابن عبادة ، فقال رسول الله ﷺ :

« ياسعد : ألم تسمع إلى ما قال أبو حُباب \_ يريد عبد الله

<sup>(</sup>١) هذه زيادة عن رواية الصحيحين .

ابن أبيّ ۔ ؟

قال: كذا وكذا.

فقال: أي رسول الله: بأبي أنت وأمي! اعف عنه واصفح. فوالذي أنزل عليك الكتاب، لقد جاءك الله بالحق الذي أنزل عليك، ولقد اصطلح أهل هذه البُحَيرة ـ تصغير البحرة يريد بها المدينة ـ على أن يتوجوه ـ أي يجعلوه ملكا ـ ويعصبوه بالعصابة، فلما ردَّ الله ذلك بالحق الذي أعطاك، شرق بذلك ـ أي غص فذلك الذي فعل ما رأيت.

فعفا عنه رسول الله ﷺ .

وكان رسول الله ﷺ وأصحابه يعفون عن المشركين وأهل الكتاب ، كما أمرهم الله تعالى ، ويصبرون على الأذى .

قال الله عز وجل: ﴿ لتُبلَون في أموالكم وأنفسكم ، ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيراً .. ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) ١٨٦ ـ آل عمران .

وقال سبحانه: ﴿ ودَّ كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً .. ﴾ إلى أن قال : ﴿ فاعفوا واصفحوا .. ﴾

فكان رسول الله ﷺ يتأوَّل في العفو عنهم ما أمره الله على الله على

فلما غزا رسول الله عَلِي بدراً ، فقتل الله به من قتل من صناديد الكفار ، وسادات قريش : وقفل ـ أي رجع ـ رسول الله عَلِي في أسارى من الله عَلِي في أسارى من صناديد الكفار وسادات قريش ، قال عبد الله بن أبي ابن سلول ومن معه من المشركين وعبدة الأوثان :

هذا أمرٌ قد توجُّه ـ أي ظهر وجهه ـ

فبايعوا رسول الله ﷺ على الإسلام ، فأسلموا نفاقاً .

فالحسد مذموم ، وصاحبه مغموم .

وقد حذَّر النبي عَلِيْتُهُ منه ، فقال :

« إياكم والحسد ، فإن الحسد يأكل الحسنات ، كما تأكل النار

الحطب » (١) .

وقال الحسن رضي الله عنه : ما رأيت ظالماً أشبه بمظلوم من حاسد : نَفَسٌ دائم ، وحزنٌ لازم ، وعَبرة لا تنفَد .

وقـال عبـد الله بن مسعود رضي الله عنـه : لا تُعـادوا نعم لله .

قيل له : ومن يُعادي نعم الله ؟!

قال : الذين يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله .

يقول الله تعالى في بعض كتبه المنزلة :

( الحسود عدو نعمتي ، متسخّطٌ لقضائي ، غير راض بقسمتي ) .

وقال بعضهم :

ألا قـل لمن ظـل حـاسـداً أتدري على من أسأت الأدب أسـات على الله في حكـه إذا أنت لم ترض لي ما وهب السات على الله في حكـه

<sup>(</sup>١) أبو داود .

ويقــال : الحســد أول ذنب عُصي الله بــه في الساء ، وأول ذنب عُصى به في الأرض :

فأما في السماء: فحسد إبليس لآدم.

وأما في الأرض: فحسد قابيل لهابيل.

وقال بعضهم : إذا سرَّك أن تَسلم من الحاسد ، فغُمَّ عليه أمرك .

أي لا تُظهر له ما أنعم الله به عليك .

وقال رجل من قريش :

حسدوا النعمة لما ظهرت فرموها بأباطيل الكلم وإذا ما الله أسدى نعمة لم يُضِرها قول أعداء النعم

ولقد أحسن من قال : .

اصبر على حسد الحسود فإن صبرك قاتله فالنار تأكل بعضها إن لم تجد ما تأكله

## النهي عن التهاجر بين المؤمنين

في الحديث الشريف: « لا يحل لمؤمن أن يهجر مؤمناً فوق ثلاث ، فإن مرت به ثلاث فليلقه ، وليسلّم عليه ، فإن رد السلام فقد اشتركا في الأجر ، وإن لم يرد عليه ، فقد باء بالإثم اي رجع به ـ وخرج المسلّم ـ أي البادىء بالسلام ـ » (١) .

هذا إذا كان الهجر لأمر دنيوي .

أما إذا كان الهجر لله تعالى . أي بسبب ديني ، فليس من هذا في شيء ، بل يكون الهجر حينئذ فضيلة دالة على الحب في الله ، وذلك من أوثق عُرا الإيمان .

والهجر في الله سنة نبوية كريمة .

وقد هجر النبي ﷺ أزواجه رضي الله عنهن شهراً ، وهجر بعضهن أربعين يوماً .

وأمر المسلمين أن يهجروا الثلاثة الذين خلّفوا بعد غزوة العسرة وهجرهم خمسين يـومـاً ، وأمر نسائهم فهجرنهم عشرة

<sup>(</sup>١) أبو داود .

الأيام الأخيرة .

وهجرت السيدة عائشة رضي الله عنها ، ابن أختها عبـد الله ابن الـزبير رضي الله عنــه زمنــاً طـويــلاً ، حتى احتــال في الدخول عليها ، ووقع على أقدامها وصالحها .

وهجر ابن عمر رضي الله عنها ابناً له إلى أن مات .

وهجر ابن مغفَّل رضي الله عنه قريباً له خَذَف ـ أي رمى حصاة بين سبابته وإبهامه ـ بعـد مـا أخبره أن رسول الله مُؤلِّلُةٍ بَي عن الخذف ، فقال له :

أحدثك أن رسول الله عَلِيْكُم نهى عنه ، ثم عدت تخذف ؟ لا أكلمك أبداً .

وهجر سعيد بن المسيب رضي الله عنه ـ وهو من سادات التابعين أباه ، فلم يكلمه إلى أن مات .

وهجر الإمام أحمد بن حنبـل رضي الله عنـه عمـه وأولاده لقبولهم جائزة السلطان .

# الأمر بالإصلاح بين المؤمنين

قال الله تعالى : ﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا ، فأصلحوا بينها ، فإن بغت إحداهما على الأخرى ، فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله ، فإن فاءت فأصلحوا بينها بالعدل وأقسطوا ، إن الله يحب المقسطين .

إنما المؤمنون إخوة ، فأصلحوا بين أخويكم ، واتقوا الله لعلكم ترحمون (1) .

### مَثَل المؤمن

في الحديث الشريف:

١ - « مَثَل المؤمن كشل الخامة من الزرع - أي الزرع اللين - تُفيئها - أي تقلّبها - الريح ، تصرعها مرة ، وتعدلها أخرى حتى تَهيج - أي تيبس - » (٢) .

٢ ـ « مثـل المـؤمن مثـل السنبلـة ، تستقيم مرة ، وتخرُ

<sup>(</sup>۱) ۱۰، ۱۰ ـ الحجرات . الحجرات .

مرة .. » (۱) .

فالمؤمن معرض للبلايا والحن ، والأسقام والآلام : والهموم والغموم ، تكفر من معاصيه ، وترفع في درجاته ، حتى يأتيه أجله .

٣ ـ « وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنها أنه قال :

كنا عند رسول الله عليه ، فقال:

« أخبروني بشجرة شبـه الرجـل المسلم ، لا يتحـاثُ ورقهـا ـ أي لا يسقط ـ تؤتي أكلها كل حين .

قال ابن عمر : فوقع في قلبي أنها النخلـة ، ورأيت أبـا بكر وعمر لايتكلمان ، فكرهت أن أتكلم وأقول شيئاً .

فقال عمر : لأن تكون قلتَها أحب إليَّ من كذا وكذا » (٢) .

٤ ـ « مثل المؤمن مثل النخلة : ما أخذت منها من شيء

(۱) الحاكم . (۲) البخاري .

نفعك » <sup>(۱)</sup> .

ه - « مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد ، إذا اشتكى منه عضو ، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى » (٢) .

« المؤمن المؤمن كالبينان يشدُّ بعضه بعضاً ـ وشبك بين أصابعه ـ » (٢) .

قال العلماء رضي الله عنهم: هذا تمثيل يفيد الحض على معاونة المؤمن للمؤمن ونصرته، وأن ذلك أمر متأكد لابد منه، فإن البناء لايتم، ولا تحصل فائدته، إلا بأن يمسك بعضه بعضاً ويقويه، وإن لم يكن ذلك، انحلّت أجزاؤه، وخرب بناؤه.

وكذلك المؤمن ، لا يستقل بأمر دنياه ودينه إلا بمعاونة أخيه ومعاضدته ، فإن لم يكن ذلك عجز عن القيام بكل مصالحه ، وعن مقاومة مضاره ، فحينئذ لايتم له نظام دنياه

الطبراني ٠ (١) مسلم وغيره ٠

<sup>(</sup>٣) البخاري ومسلم .

ولا دينه ، ويلحق بالهالكين .

#### لايدخل الجنة إلا مؤمن

في الحديث الشريف: « لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تـؤمنسوا حتى تحـابـوا ، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتمـوه تحاببتم ؟ أفشوا السلام بينكم » (١) .

« من أحب أن يُزحزح عن النار ويُدخَل الجنة ، فلتأتيه منيته ، وهو يؤمن بالله واليوم الآخر ، وليأتِ إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه » (٢) .

وفي الحديث الشريف: أن النبي عَلَيْهُ قال:

« ياابن الخطاب : اذهب فنادِ في الناس : أنه لايدخل الجنة إلا المؤمنون » .

قال عمر: فخرجت فناديت: ألا إنه لايدخل الجنة إلا المؤمنون (٢).

### من مظاهر الزيغ

ذهب طالب مسلم ، لدراسة الطب في بلاد أجنبية ، ثم

(١) مسلم . (٢) مسلم .

(٢) مسلم .

التقيت بقريب له ، فسألته عن حاله ؟

فقال : لقد تزلزل إيمانه ، وأخذ يزيغ !

قلت له : وكيف عرفت ذلك ؟

قال : إنه قال لي يوماً : أنتم تقولون :

كل مؤمن يدخل الجنة ، وكل كافر مآله النار .

فهل من المعقول أن يكون هذا العامي المسكين ، الـذي لم ينفع البشرية شيئاً ، مآله الجنة ، لأنه مؤمن ؟!

وذلك العالم النحرير ، الضليع الخترع ، الذي نفع الإنسانية ، وأسدى إليها ماأسدى ، بعلومه الجمة ، ومخترعاته النافعة العظيمة ، مآله النار ، لأنه كافر ؟!

قال الشاب الزائغ هذا ، وهزّ رأسه مستنكراً مستهجناً !

فقلت لقريبه هذا: إن مما يؤسف جداً ، أن يغتر أبناء السلمين ، بثقافات دنيوية ، دون أن تقترن بثقافة إسلامية ، ولا بوعي إيماني مستنير ، فتقوم في أذهانهم أمثال هذه الشبه الواهية ، فيخرجون بها من حظيرة الإيمان ، ويقعون في وهدة الكفر ، وهم لايشعرون .

وقلت له : قل لهذا الشاب الحائر :

تصوَّر أن رجلاً ذا عيال كثيرين ، وله ولدان اثنان : أحدهما فقير مسكين ، ولكنه برَّ بوالده ، ودود له ، يعترف كل آن بفضله عليه ، ويقابله بعبارات الثناء والإجلال .

والآخر عاق لوالديه ، يُنكر أبوَّة أبيه ، ويجفوه ولا يعترف له بفضل ، إلا أنه غني كثير المال ، كثير اصطناع المعروف ، لايدع من أهله وعشيرته وعيال أبيه ، إلا أسدى إليه معروفاً ، فهو يمد فقيرهم ، ويمداوي عليلهم ، ويغيث اللهفان ، ويطعم الجوعان ..

فأي هذين الولدين ـ في ظنك ـ أحب إلى هذا الوالد ؟

لاشك أن الفقير البار ، المقرَّ بفضل والده عليه ، هو المرضي عنده والمحبوب لديه ، وإن لم يجد طولاً أن يُسدي إلى ذويه وعيال أبيه ما أسدى الثاني .

وأن الثاني الجافي عن أبيـه ، المنكر لأبـوَّتـه ، مسخـوط عليه ، غير مرضي عنه ، وإن أسدى من المعروف ما أسدى .

ولله المثل الأعلى ، فالعبد المؤمن به ، والمعترف بربوبيته يحبه ويرضى عنه ، على عجزه وقصور نفعه ، ويدخله الجنة ، التي أعدها بحكمته للمؤمنين .

والكافر به ، الجاحد له ، المنكر لربوبيته ، يبغضه

ويسخط عليه ، ويدخله النار على ما أسدى من نفع ، واصطنع من معروف .

هذا ، والله تعالى حكم عدل ، لايظلم مثقال ذرة فيجزي هذا الكافر بحسناته في الدنيا ، بما يختاره لــه من رخاء العيش ، وصحة البدن ، ولا يجعل له حظاً في الآخرة .

والله عليم حكيم .

# إيمان اليأس مردود

قال الله تعال فين أنزل بهم العذاب من الكافرين :

﴿ فَلَمَا رَأُو بِأَسِنَا (١) قَالُوا :

آمِنا بالله وحده ، وكفرنا بما كنا به مشركين .

فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا ، سنة الله التي قد خلت في عباده ، وخسر هنالك الكافرون (Y) .

وقال تعالى : ﴿ وجاوزنا ببني إسرائيل البحر ، فأتبعهم فرعون وجنوده بغياً وعدواً ، حتى إذا أدركه الغرق قال :

<sup>(</sup>١) أي : عاينوا العذاب .

<sup>(</sup>۲) ۸۵ ، ۸۸ ـ غافر .

آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل ، وأنا من المسلمين .

آلآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين (1) .

فلم ينفعه إيمانه حين عاين الموت ، ويئس من الحياة .

قال المناوي رحمه الله تعالى في كتابه « فيض القدير على الجامع الصغير » عند شرح الحديث الآتي :

« خلق الله يحيى بن زكريا في بطن أمه مؤمناً ، وخلق فرعون في بطن أمه كافراً » (٢) .

قـال رحمـه الله تعـالى : ومـذهب أهـل الحـق أن الإيمــان لاينفع عند الغرغرة ولا عند معاينة عذاب الاستئصال .

وأخذ علماء الأمة الذين عليهم المعوَّل من ذلك إجماعهم على موت فرعون على كفره ، وأنه لم ينفعه قوله حين أدركه الغرق :

﴿ آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين ﴾ .

<sup>(</sup>۱) ۹۰ ، ۹۰ \_ يونس . (۲) الطبراني وغيره .

وأما ما صرح به بعضهم أن الإيمان ينتفع بـ فولو كان بعـ معـاينـة العـذاب ، فـلا التفـات لـ مخـالفتـه لمـا حُكي عليـ الإجاع .

وكذا ما جزم به في الفتوحات من صحة الإيمان عند الاضطرار ، وأن فرعون مؤمن ، فلا التفات له لخالفته لذلك ، وإن كنا نعتقد جلالة قائله ، فإن العصة ليست إلا للأنبياء ..

وفي الحديث الشريف: « لاتقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها ، فإذا طلعت من مغربها آمن الناس كلهم أجعون ، فيومئذ لاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً » (١).

« ثلاث إذا خرجن لاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً .

طلوع الشمس من مغربها ، والدجال ، ودابة الأرض » (٢) .

قال الله تعالى : ﴿ وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم

|            | <br> | <del></del> |
|------------|------|-------------|
| (٢) مسلم . |      | (١) مسلم .  |

دابةً من الأرض تكلمهم : أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون (1) .

وذلك حين يترك الناس الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وتنتشر المعاصي بلا نكير ، فحينئذ يستوجبون غضب الله تعالى ، ويُخرج الله تعالى تلك الدابة ، فلا يدركها طالب ، ولا ينجو منها هارب ، فتسِمُ الكافر في وجهه ، ويتيز المؤمن من الكافر .

# لايُنال الإيمان في الآخرة

قال الله تعالى يصف ندامة الكافرين يوم القيامة وذلتهم :

﴿ ولو ترى إذ الجرمون ناكسو رءوسهم عند ربهم . ربنا أبصرنا وسمعنا ، فارجعنا نعمل صالحاً إنا موقنون ﴾ (٢) .

أي آمنـا الآن ، وزالت عنـا الشكوك ، فـاعترفـوا بمـا كان منهم ، ثم طلبوا أن يُردّوا إلى الدنيا ليؤمنوا .

وقال تعالى على لسان الكافرين مبيناً ندامتهم في الآخرة :

<sup>(</sup>۱) ۸۲ ـ النبل . (۲) ۱۲ ـ السجدة .

يتمنون العودة إلى الدنيا حين لاينفعهم التمني .

وقال تعالى يصف مشهداً من مشاهد القيامة ، يدّعي الكافرون فيه الإيمان بالقرآن الكريم أو الرسول ﷺ .

و وقالوا: آمنا به: وأنى هم التناوش من مكان بعيد (7).

أي يطلبون الرجعة إلى الدنيا ليؤمنوا .

وهيهات من ذلك ! وأنى لهم تنـاول الإيمـان في الآخرة ، بعدما كفروا في الدنيا ؟!

وفي الحديث الشريف: « يُجاء بالكافر يوم القيامة ، فيقال له:

أرأيت لو كان ملء الأرض ذهباً ، أكنت تفتدي به ؟

فيقول: نعم.

فيقال له : قد كنت سئلت ما هو أيسر من ذلك » (٤) .

(١) أأي : عودة إلى الدنيا . (٢) ١٠٢ ـ الشعراء .

<sup>(</sup>۲) م عوده يي العلي . (۱) ۱۰۱ ـ السعراء . (۲) ۲۰ ـ سأ . (٤) البخاري ومسلم .

أي وهو الإيمان والإسلام في الدنيا .

ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ ولو أن للذين ظاموا ما في الأرض جميعاً ، ومثلَه معه ، لافتدوا به من سوء العذاب يوم القيامة ، وبدا لهم من الله مالم يكونوا يحتسبون ﴾ (١) .

## تغرير الكافر بالمؤمن

قال الله تعالى : ﴿ وقال الذين كفروا للذين آمنوا : « اتّبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم »

وما هم بحساملين من خطسايساهم من شيء ، إنهم **لكاذبون ﴾** (٢) .

ومن تغرير الكافر بالمؤمن ، تزيين الكفر له ، والعمل على إضلاله بأى وسيلة كانت ، كالوعد بمنفعة دنيوية ، أو مصلحة شخصية ، أو تفريج كرب ، أو بذل مال ..

#### الكافر عدو للمؤمن لدود

لقد حذَّر الله تعالى المؤمنين من الكافرين فقال: ﴿ إِن الكافرين كانوا لكم عدواً مبيناً .

(٢) ١٢ ـ العنكبوت .

<sup>(</sup>١) ٤٧ ـ الزمر .

وإذا كنت فيهم ، فأقت لهم الصلاة ، فلتقم طائفة منهم معك ، وليأخذوا أسلحتهم ، فإذا سجدوا فليكونوا من ورائكم ، ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك ، وليأخذوا حنرهم وأسلحتهم ، ود الذين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم ، فييلون عليكم ميلة واحدة .. ﴾ (١) .

وقال تعالى في المنافقين : ﴿ قد بدت البغضاء من أفواههم وما تخفي صدورهم أكبر .. ﴾ (٢) .

## الصد عن الإيمان سمة الكافرين

قال الله تعالى : ﴿ وقالت طائفة من أهل الكتاب : آمنوا بالذي أُنزل على الذين آمنوا وجه النهار ، واكفروا آخره ، لعلهم يرجعون .

ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم  $\cdots 
ightharpoons 
ightharpo$ 

نزلت في كعب بن الأشرف وأضرابه ، قالوا للسفلة من قومهم :

أمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار ـ أي :

<sup>(</sup>۱) ۱۰۱ ، ۱۰۲ ـ النساء . (۲) ۱۱۸ ـ آل عمران .

<sup>(</sup>٣) ٧٢ ، ٧٢ \_ آل عمران .

أوله ـ واكفروا آخره ، فإنكم إذا فعلم ذلك ، ظهر لمن يتبع محمداً ارتياب في دينه ، فيرجعون عن دينه إلى دينكم ، ويقولون : إن أهل الكتاب أعلم منا .

وقال تعالى : ﴿ قل : ياأهل الكتاب لم تصدون عن سبيل الله من آمن تبغونها عوجاً وأنتم شهداء ﴾ (١) .

أي وأنتم تشهدون أنه مكتوب في التوراة ، أن دين الله الذي لايُقبَل غيره ، إنما هو الإسلام ، وفيها نعت محمد مُوليَّةٍ .

ثم قال تعالى يحذر المؤمنين:

و يا أيها الذين آمنوا إن تطيعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب يردُّوكم بعد إيمانكم كافرين (7).

وقد نهى الله تعالى قوم شعيب عن الصد عن دينه ، فقال :

ولا تقعدوا بكل صراط توعدون وتصدون عن سبيل الله من آمن به ، وتبغونها عوجاً ..  $\Rightarrow$  ( $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>۱) ۹۹ ـ آل عمران ٠ (٢) ١٠٠ ـ آل عمران ٠

<sup>(</sup>٣) ٨٦ الأعراف.

# نهي المؤمنين عن مولاة الكافرين

نهى الله تعمالى المؤمنين عن محبسة الكافرين وموالاتهم وملاطفتهم .

قال تعالى : ﴿ لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ، ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تتقوا منهم تقاة .. ﴾ (1) .

فالمؤمن إذا كان قائماً بين الكفار ، فله أن يداريهم باللسان إذا كان خائفاً على نفسه ، وقلبه مطمئن بالإيمان .

والتِقيَّة لا تحل إلا مع خوف القتـل أو القطـع أو الإيـذاء العظيم .

ومن أكره على الكفر فالصحيح أن له أن يتصلُّب ولا يجيب إلى التلفظ بكلمة الكفر، ويجوز له ذلك.

وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّيْنِ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا بَطَانَةُ مَنْ دُونَكُم لَا يَأْلُونَكُم خَبَالاً (٢) ودُّوا مِا عَنْتُم (٢) قد بدت

<sup>(</sup>١) ٢٨ ـ آل عمران .

<sup>(</sup>٢)أي : يقصّرون في فسادكم ولا يتركون المكر والخديعة .

<sup>(</sup>٣) أي : يحبون أن تعقوا في مشقة .

البغضاء من أفواههم ، وماتخفي صدورهم أكبر .. ﴾ (١) .

وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا الكَافَرِينَ أُولِياءَ مِن دون المؤمنين أتريدون أن تجعلوا لله عليكم سلطاناً مبيناً ﴾ (٢).

أي بإقامة حجته عليكم إذ قد نهاكم عن ذلك .

وقال تعالى : ﴿ يَا أَيَّا الَّذِينَ آمنُوا لَا تَتَخَذُوا عَدُويَ وَعَدُوكُمُ أُولِياء ، تَلْقُونَ إليهم بالمودة ، وقد كفروا بما جاءكم من الحق (7) .

وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا لَا تَتُولُوا قَـوماً غَضَبِ الله عليهم ، قد يئسوا من الآخرة ، كا يئس الكفار من أصحاب القبور ﴾  $^{(1)}$  .

وقال تعالى : ﴿ يَا أَيَّا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا اليهود والنصارى أولياء ، بعضهم أولياء بعض ، ومن يتوهم منكم فإنه منهم ، إن الله لا يهدي القوم الظالمين (0) .

وقد نهى الله تعالى المؤمنين عن موالاة الكافرين ، ولـو

<sup>(</sup>۱) ۱۱۸ ـ آل عمران . (۲) ۱۶۲ ـ النساء .

<sup>.</sup> ١ - المتحنة . (٤) - المتحنة .

<sup>(</sup>ه) ۱ه ـ المائدة .

كانوا آباءهم أو أبناءهم .

قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينِ آمنُوا لا تَتَخَذُوا آبِاءَكُمْ وإخوانكم أولياء إن استحبوا الكفر على الإيسان ، ومن  $^{(1)}$  یتولهم منکم فأولئك هم الظالمون  $^{(1)}$ 

وقال عز وجل: ﴿ لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حادً الله ورسوله ، ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو عشيرتهم ، أولئك كتب في قلوبهم الإيمان ، وأيدهم بروح منه ، ويدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ، رضى الله عنهم ورضوا عنه ، أولئك حزب الله ، ألا إن حزب الله هم المفلحون ﴾ (٢) .

نزلت هذه الآية الكريمة في أبي عبيدة بن الجراح رض الله عنه ، الذي قتل أباه يوم بدر .

وفي أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، إذ هم يومئذ بقتـل ابنه عبد الرحمن.

وقال له ولده عبد الله : لقد رأيتك يوم بدر فحدتُ عنك .

<sup>(</sup>٢) ٢٢ \_ المجادلة . (١) ٢٣ ـ التوبة .

قال له أبوه أبو بكر رضي الله عنه : أما إني لو رأيتك ما حدتُ عنك .

وفي مصعب بن عُمير رضي الله عنه ، إذ قتل أخاه عُبيـد ابن عمير يومئذ .

وفي عمر رضي الله عنه إذ قتل قريباً له يومئذ أيضاً .

وفي حمزة وعلي وعبيدة بن الحارث ، إذ قتلوا عتبة وشيبة والوليد بن عتبة يومئذ .

ومن هذا القبيل حين استشار رسول الله ﷺ المسلمين في أسرى بدر ، فأشار الصديق بأن تؤخذ منهم الفدية ،. فيكون ما يؤخذ منهم والعشيرة ، وقال : هم بنو العم والعشيرة ، ولعل الله تعالى أن يهديهم .

وقال عمر رضي الله عنه: لا أرى ما رأى يارسول الله ، هل تمكنني من فلان ـ قريب لعمر ـ فأقتله ، وتمكن علياً من عقيل ، وتمكن فلاناً من فلان ، ليعلم الله أنه ليست في قلوبنا هوادةً ـ أو مُوادة ـ للمشركين ..

أولئك رضي الله عنهم ورضوا عنه .

لما سخطوا على القرائب والعشائر في الله تعالى ، عوَّضهم

الله بالرضا عنهم وأرضاهم عنه بما أعطاهم من النعيم المقيم . والفوز العظيم ، والفضل العميم ..

## المؤمن لا تضرُّه سخرية الكافر

قال الله تعالى : ﴿ زُين للذين كفروا الحياة الدنيا ، ويسخرون من الذين آمنوا ، والذين اتقوا فوقهم يوم القيامة .. ﴾ (١) .

كان أعداء محمد ﷺ ، يعظّمون شأن أنفسهم في الـدنيـا ، ويسخرون من أتبـاع محــد ﷺ في طلبهم الآخرة ، وفقرهم في الدنيا وإقلالهم .

قال خباب بن الأرتّ رضي الله عنه : كان لي على العاص ابن وائل دَين ، فأتيته أتقاضاه \_ أي استوفيه منه \_

فقال لي: لن أقضيك - أي لن أوفيك - حتى تكفر عجمد .

فقلت له : إني لن أكفر به حتى تموت ثم تُبعث .

قال : وإني لمبعوث بعد الموت ؟! فسوف أقضيك إذا رجعت إلى مال وولد (٢) .

<sup>(</sup>١) ٢١٢ ـ البقرة . (٢) البخاري .

وقال تعالى فيا يوبخ به الكافرين يوم القيامة :

﴿ إِنَّهُ كَانَ فَرِيقَ مَنْ عَبَادِي يَقُولُونَ :

ربنا آمنا فاغفر لنا وارحمنا ، وأنت خير الراحمين ، فاتخنة منهم فاتخنة منهم مخرياً حتى أنسوكم ذكري ، وكنتم منهم تضحكون .

إني جزيتهم اليوم بما صبروا ، أنهم هم الفائرون  $\rightarrow$  (۱) .

وقال تعالى : ﴿ إِن الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكون \* (7) وإذا مروا بهم يتغامزون \* (7) وإذا انقلبوا إلى أهلهم انقلبوا فكهين (3) .

وإذا رأوهم قالوا : إن هؤلاء لضالون .

وما أرسلوا عليهم حافظين \* (٥) فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون \* على الأرائك ينظرون \* هل ثوّب الكفار ما كانوا يفعلون ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) ١٠٩ ـ ١١١ ـ المؤمنون . (٢) أي : على وجه السخرية منهم .

<sup>(</sup>٣) يعيّرونهم بالإسلام ويعيبونهم به .

<sup>(</sup>٤) أي معجبين بما هم عليه من الكفر ، متفكهين بذكر المؤمنين .

 <sup>(</sup>٥) أي موكّلين بأحوالهم رقباء عليهم . (٦) ٢٦ ـ ٣٦ ـ المطففين .

## ترغيب الكافر بالإيان

قال تعالى : ﴿ قُلُ لَلَّذِينَ كَفُرُوا : إِنْ يَنْتَهُوا  $^{(1)}$  يُغْفَر لَمُم ما قَد سَلْف .. ﴾  $^{(7)}$  .

## إسلام وحشي :

وبعث رسول الله عَلِيْكُم إلى وحشيّ بن حرب ، قـاتل حمـزة رضي الله عنه ، يدعوه إلى الإسلام .

فأرسل إليه: يامحمد! كيف تدعوني، وأنت تزعم أن من قَتَل أو أشرك أو زَنى يَلقَ آثاماً، يُضاعف له العذاب يوم القيامة، ويخلد فيه مهاناً؟!

وأنا صنعت ذلك ، فهل تجد لي من رخصة ؟

فأنزل الله عز وجل : ﴿ إِلا مِن تَابِ وآمِن وعمل عملاً صالحاً ، فأولئك يبدل الله سيئاتهم حسنات ، وكان الله غفوراً رحياً ﴾ (7) .

فقال وحشي : هذا شرط شديد : إلا من تاب وآمن وعمل عملاً صالحاً .

<sup>(</sup>١) أي عن الكفر . (٢) ٨٦ ـ الأنفال .

<sup>(</sup>٣) ٧٠ ـ الفرقان .

فلعلّى لا أقدر على هذا!

فأنزل الله تعالى : ﴿ إِن الله لايغفر أَن يُشرِك بِه ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾  $^{(1)}$  .

فقال وحشي : يامحمد ! هذا أرى بعد مشيئة ، فلا أدري هل يغفر لي أم لا ؟ فهل غير هذا ؟

فأنزل الله عز وجل : ﴿ قبل : ياعبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ، إن الله يغفر الذنوب جميعاً ، إنه هو الغفور الرحيم ﴾ (7) .

قال وحشى : هذا نعم ، فأسلم .

فقال الناس : يارسول الله ! إنا أصبنا ما أصاب وحشي .

قال : « هي للمسلمين عامة » (٢) .

## الإسلام يهدم ما قبله

إسلام عمرو بن العاص:

قـال عمرو بن العـاص رضي الله عنــه : « لمـا انصرفنــا يوم

<sup>(</sup>۱) ٤٨ ـ النساء . (۲) ٥٣ ـ الزمر .

<sup>(</sup>٣) الطبراني.

الأحزاب عن الخندق ، جمعت رجالاً من قريش ، وكانـوا يرون رأيي ، ويسمعون منى ، فقلت لهم :

تعلمون والله أني أرى أمر محمد يعلو الأمور علـوا منكراً ، وإني لقد رأيت أمراً ، فما ترون فيه ؟

قالوا : وما رأيت ؟

قال: رأيت أن نلحق بالنجاشي - أي ملك الحبشة - فنكون عنده ، فإن ظهر محمد على قومنا - أي غَلب - كنا عند النجاشي ، فإنًا إن نكن تحت يديه ، أحب إلينا من أن نكون تحت يدي محمد ؛ وإن ظهر قومنا - أي غَلبوا - فنحن من قد عرفوا ، فلا يأتينا منهم إلا خير .

قالوا : إنَّ هذا لرأي .

قلت : فاجمعوا لنا ما نُهدي به .

فكان أحب ما يهدى إليه من أرضنا الأدم.

فجمعنا له أدماً كثيراً ، ثم خرجنا حتى قدمنا عليه .

فوالله إنا لعنده ، إذ جاء عمرو بن أمية الضمري رضي الله عنه ، وكان رسول الله عليه أرسل إليه في شأن جعفر وأصحابه .

فدخل عليه ، ثم خرج من عنده .

فقلت لأصحابي: هذا عمرو بن أمية ، لو قد دخلت على النجاشي ، فسألته إياه ، فأعطانيه ، فضربت عنقه ، فإذا فعلت رأت قريش أني قد أجزأت عنها حين قتلت رسول محمد .

فدخلت عليه فسجدت له كا كنت أصنع .

فقال : مرحباً بصديقي ، هل أهديت لي من بلادك شئاً ؟

قلت : نعم أيها الملك ! قد أهديت لـك أدماً كثيراً ، ثم قربته إليه ، فأعجبه واشتهاه .

ثم قلت له: أيها الملك! إني قد رأيت رجلاً خرج من عندك، وهو رسول رجل عدوِّ لنا. فأعطنيه لأقتله، فإنه قد أصاب من أشرافنا وخيارنا.

فغضب ، ثم مدَّ يده ، فضرب بها أنفه ضربة ، ظننت أنه قد كسره ، فلو انشقتِ الأرض ، لدخلت فيها فرَقاً ـ أي خوفاً منه ـ

ثم قلت : أيها الملك ! والله لو ظننت أنك تكره هذا ما سألتكه .

قال : أتسألني أن أعطيك رسول رجل يأتيه الناموس الأكبر ـ يعني الوحي الذي كان يأتي موسى ـ فتقتله ؟!

قلت: أيها الملك! أكذاك هو؟

قىال : ويحىك يىاعمرو ! أطعني واتّبعه ، فيانـه والله لعلى الحق ، وليظهرنَّ على من خالفـه ، كما ظهر مـوسى بن عمران على فرعون وجنوده .

قلت : أفتبايعني له على الإسلام .

قال : نعم ، فبسط يده ، فبايعته على الإسلام .

ثم خرجت على أصحابي ، وقد حـال رأيي عمـا كان عليـه ، وكتمت أصحابي إسلامي .

ثم خرجت عامداً رسول الله صَلِيْتُهُ لأُسلم .

فلقيت خالد بن الوليد ، وذلك قبيل الفتح ، وهو مقبل من مكة :

فقلت له : أين أبا سليان ؟

فقـال : والله لقــد استقــام المنسِم ـ خف البعير ، أي ظهر الحق وإن الرجل لنبي ، اذهب والله أسلم ، فحتى متى ؟

قلت : والله ما جئت إلا لأسلم .

فقدمنا المدينة على النبي عَلِيلَةٍ ، فتقدم خالد بن الوليد فأسلم وبايع .

ثم دنوت فقلت : يارسول الله ! إني أبـايعـك على أن تغفر لي ما تقدم من ذنبي .

فقال رسول الله عَلَيْكُم : « ياعمرو ! بايع » قال : « الإسلام يَجُبُّ ـ أي يقطع ويهدم ـ ما كان قبله . وإن الهجرة تجبُّ ما كان قبلها » .

فبايعته ثم انصرفت . <sup>(١)</sup> .

وفي رواية : أن النبي ﷺ قال له :

« أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله ، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها ، وأن الحج يهدم ما كان قبله ؟ » (٢) .

قال بعض السلف: هذه لطيفة من الله تعالى ، منَّ بها على الخلق ، وذلك أن الكفار يقتحمون الكفر والجرائم ، ويرتكبون المعاصي والآثام ، فلو كان ذلك يوجب مؤاخذة لهم ، لما استدركوا أبداً توبة ، ولا نالتهم مغفرة ، فيسر الله تعالى عليهم قبول التوبة عند الإنابة ، وبذل المغفرة بالإسلام

<sup>(</sup>١) ابن إسحاق . (٢) مسلم .

وهدَم جميع ما تقدم ، ليكون ذلك أقرب لدخولهم في الدين ، وأدعى إلى قبولهم لكلمة المسلمين ، ولو علموا أنهم يؤاخذون بما سبق منهم ، لما تابوا ولا أسلموا .

وعلى هذا قال الشاعر :

يستوجب العفوالفتى إذا اعترف وتاب ماقد جناه واقترف لقول عند الله الماقية الماق

## المغفرة للمؤمن

قال الله تعالى في معرض الثناء على عباده القائلين :

﴿ ربنا إننا سمعنا منادياً ينادي للإيمان أن آمنوا بربكم

ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفّر عنا سيئاتنا وتوفّنا مع الأبرار ﴾.

إلى أن قال : ﴿ فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض ، فالسنين هاجروا وأخرجوا من ديارهم ، وأوذوا في سبيلي ، وقاتلوا وقتلوا ، لأكفرن عنهم سيئاتهم .. ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) ١٩٣ ـ ١٩٥ ـ آل عمران .

قـال الحسن رضي الله عنـه : مـا زالـوا يقـولـون : ربنـا ، ربنا .. حتى استجاب لهم .

وقال جعفر الصادق رضي الله عنه : من حزَبه أمر ـ أي نزلت به شدة ـ فقال خمس مرات : « ربنا » أنقذه الله مما يخاف ، وأعطاه ما أزاد .

قيل وكيف ذلك ؟

قـال : اقرءوا إن شئتم : ﴿ الــذين يــذكرون الله قيــامــاً وقعوداً وعلى جنوبهم .. ﴾

إلى قوله تعالى : ﴿ إِنْكَ لَا تَخْلُفُ الْمَيْعَادِ ﴾ .

أي جاء بعدها : ﴿ فاستجاب لهم ربهم .. ﴾ .

وقال تعالى : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارِ لَمْنَ تَابِ وَآمَنَ وَعَمَلَ صَالِحًا ثُمُّ اهتدى ﴾ <sup>(۱)</sup> .

وقال أنس: أي: أخذ بسنة النبي عَلَيْهُ .

الإيان يأرز إلى المدينة

في الحديث الشريف: « إن الإسلام بـدأ غريبـاً ، وسيعود

<sup>(</sup>١) ٨٢ طه .

غريباً كا بدأ ، وهو يأرز ـ أي ينضم ويجتمع ـ بين المسجـ دين كا تأرز الحية إلى جحرها » (١) .

« إن الإيمان ليمأرز إلى المدينة ، كا تمأرز الحيمة إلى جحرها » (٢) .

قال القاضي عياض رحمه الله تعالى :

معناه: أن الإيمان أولاً وآخراً بهذه الصفة ، لأنه في أول الإسلام كان كل من خلص إيمانه ، وصح إسلامه ، أتى المدينة إما مهاجراً مستوطناً ، وإما متشوقاً إلى رؤية رسول الله رائع ، ومتعلماً منه ومتقرباً .

ثم بعده هكذا في زمن الخلفاء كذلك ، ولأخذ سيرة العدل منهم ، والاقتداء بجمهور الصحابة رضي الله عنهم فيها .

ثم مَن بعدهم من العلماء الـذين كانوا سُرُج الوقت ، وأُمَّـة الهدى ، لأخذ السنن المنتشرة بها عنهم .

فكان كل ثابت الإيمان منشرح الصدر به ، يرحل إليها .

ثم بعد ذلك في كل وقت إلى زمانــا ، لزيــارة قبر النبي عليه ما الله والتبرك بمشاهدة آثاره ، وآثار أصحابه الكرام ..

(١) مسلم . (٢) مسلم .

فلا يأتيها إلا مؤمن .

# ذهاب الإيمان في آخر الزمان

في الحديث الشريف: « لاتقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله ، الله » (١).

زاد في رواية : وتأتي الريح من قِبل الين ، فتقبض أرواح المؤمنين .

## الردة عن الإيمان كفر

قال الله تعالى: ﴿ من كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ، ولكن من شرح بالكفر صدراً ، فعليهم غضب من الله ، ولهم عذاب عظيم ﴾ (٢) .

قال المفسرون : نزلت هذه الآيـة في عمـار بن يـاسر رضي الله عنه ، لأنه قارب بعض ما ندبه إليه المشركون .

وقال ابن عباس رضي الله عنها: أخذ المشركون عماراً ، وأخذوا أباه وأمه سمية ، وصهيباً وبلالاً وخباباً وسالماً فعمذبوهم ، ورُبطت سمية بين بعيرين ، وطعنت بحربة ،

<sup>(</sup>۱) مسلم . (۲) ۱۰۹ ـ النحل .

فقتلت وقتل زوجها ياسر ، وهما أول قتيلين في الإسلام .

وأما عمار فأعطاهم ما أرادوا بلسانـه مكرهـا ، فشكا ذلـك إلى رسول الله ﷺ .

فقال رسول الله عَلَيْنَةٍ: « كيف تجد قلبك ؟ »

قال : مطمئن بالإيمان .

فقال رسول الله مِتَلِيَّةٍ : « فإن عادوا فعَدُ »

وقال تعالى في الكافرين مخاطباً المؤمنين :

﴿ ولا يـزالـون يقـاتلـونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا ، ومن يرتدد منكم عن دينه ، فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعالهم في الدنيا والآخرة ، وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ (١) .

فالردة عن الإسلام كفر ، ومحبطة للعمل الصالح ، وموجبة لقتل المرتد إلا إن يتب ويعُد إلى الإسلام .

ولهذا قاتل أبو بكر المرتدين بعـد وفـاة النبي ﷺ ، فقتل منهم من قتل ، ورجع منهم إلى الإسلام من رجع .

<sup>(</sup>١) ٢١٧ ـ البقرة .

وفي الحسديث الشريف: « لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث:

١ ـ الثيّب الزاني : وهو من تـزوج ووطىء ، ثم زنى بعـد ذلك .

٢ ـ والنفس بالنفس : وهو القتل بسبب القتل .

٣ - والتارك لدينه المفارق للجماعة » .

وهو المرتد والعياذ بالله تعالى ، فإن لم يتب ويعُدُ إلى الإسلام يُقتَل .

# علَّة المسلمين اليوم ضعف الإيمان

وصل المسلمون الأولون إلى ما وصلوا إليه من العلم والعزة والقسوة ، والنصر على الأعسداء ، والخلق الكريم والفضل العظيم . . بقوة إيمانهم .

وصار المسلمون اليوم إلى جهل وذلة وضعف وانهزام ، وسوء معاملة وفساد خلق .. بسبب ضعف الإيمان .

وإذا ضعف الإيمان في أمة ، ضعفت فيها الفضائل ، لأنها من ثمرات الإيمان .

فكان في المسلمين الأولين الشجاعة ، والسخاء ، والإيشار ،

والصدق ، والأمانة ، والحياء ، والوفاء بالوعد ، والغيرة على الحق ، والأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ... وما إلى ذلك من الفضائل ، وذلك بسبب إيمانهم وصار وصف المسلمين اليوم الجبن ، والبخل ، والأثرة ، والكذب ، والخيانة ، والوقاحة ، وخلف الوعد ، وبمالأة الباطل ، والسكوت عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .. وما إلى ذلك من رذائل وخصال سوء ، وذلك بسبب ضعف الإيمان .

ومن أجل هذا وأمثاله ، حلّت بهم النكبات ، وطمع فيهم الأعداء :

ففي الحديث الشريف: « يوشك أن تداعَى عليكم الأمم ، كا تداعى الأكلة إلى قصعتها .

قالوا : ومن قلة نحن يومئذ يارسول الله ؟!

قال : « بل أنتم يومئذ كثير ، ولكنكم غثاء كغثاء السيل ، ولينزعن الله من قلوب عدوكم المهابة منكم ، وليقذفن في قلوبكم الوهن .

قالوا : وما الوهن يارسول الله ؟

قال : « حب الدنيا وكراهية الموت » (١) .

<sup>(</sup>١) أبو داود والبيهقي .

فالمجتمع الإسلامي ، داؤه ضعف الإيمان .

ودواؤه العودة إلى الإيان الصادق ، واليقين الذي كان عليه المسلمون الأولون .

وإن الإنسانية الحائرة المعذبة الضالة ، لن تجد دواءها وهداها إلا في ظل الإيمان .

فليعمل الدعاة المصلحون المخلصون ، على ردّ الأمة إلى حظيرة الإيان ، وبجبوحة الإسلام ، لينقذوها من حيرتها وشائها وضلالها .

والله الهادي إلى سواء السبيل.

ولقد صدق الله تعالى إذ يقول:

<sup>(</sup>١) ١٥ ، ١٦ ـ المائدة .



الصفحة

# الفهرس

| الصفحة                                | الموضوع                       |
|---------------------------------------|-------------------------------|
| ٣                                     | المقدمة                       |
|                                       | الإيمان                       |
| ٧                                     | تعريفه                        |
| ٧                                     | الأمر به َ                    |
| ٨                                     | أركانه                        |
| ۸                                     | مكانة الإيمان والمؤمن         |
| 1                                     | صحبة المؤمن                   |
| 1                                     | التحذير من أذى المؤمن وخذلانه |
| ١٤                                    | الإيمان أساس قبول الأعمال     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ليس الإيمان دعوى باللسان      |
| ١٨                                    | الإيمان والعمل الصالح         |
|                                       | المعصية لاتنفي الإيمان        |
| 71                                    | من آمن فقد اهتدی              |
| **                                    | شُور ألاعان                   |

| 22 | حلاوة الإيمان                        |
|----|--------------------------------------|
| 70 | الناس فريقان : مؤمن وكافر            |
| ۲۱ | شتان بین مؤمن وکافر                  |
| 37 | الله تعالى يحب لعباده الإيمان        |
| ٣٥ | إعلان الإيمان                        |
| ۲٦ | يُحكم على الناس بظواهرهم             |
| ٤٢ | تنبيه وعظة                           |
| ٤٣ | المؤمن الحق لايتأثر بإغراء ولا تهديد |
| ٤٦ | المؤمن الحق يدعو إلى الإيمان بالحق   |
| ٥١ | المؤمن معرَّض للبلاء والفتن          |
| ٥٩ | المؤمن مأمور بالصبر                  |
| ٥٢ | الإيمان منحة إلهية للسعداء           |
| 77 | الإيان كلِّ لايتجزأ                  |
| ٦٧ | هل الإيمان يزيد وينقص ؟              |
| ۷۱ | الإيمان يقوى ويضعف                   |
| ۷۲ | مما يقوي الإيمان                     |
| ٧٤ | الخواطر لاتقدح في الإيمان            |

| ٧٦  | المؤمنون قلَّة في الناس       |
|-----|-------------------------------|
| ٧٨  | لايُصاحَب إلا المؤمن          |
| ٧٩  | الوعد الحسن للمؤمنين          |
| ۸۳  | الإيمان رأس البر              |
| ٨٤  | تخصيص المؤمنين بالنداء        |
| ٨٥  | المؤمن محسود                  |
| ۲۸  | الحسد نوعان                   |
| ٩٤  | النهي عن التهاجر بين المؤمنين |
|     | الأمر بالإصلاح بين المؤمنين   |
| ٩٦  | مَثَلُ المؤمن                 |
|     | لايدخل الجنة إلا مؤمن         |
| 99  | من مظاهر الزيغ                |
| ۱۰۲ | إيمان اليأس مردود             |
| ١٠٥ | لايُنالُ الإيمان في الآخرة    |
| ۱۰۱ | تغرير الكافر بالمؤمن          |
| ۱۰۱ | الكافر عدو للمؤمن لدود        |
| ۱۰۸ | الصد عن الإيمان سمة الكافرين  |

| ۱۱۰ | نهي المؤمنين عن موالاة الكافرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱٤ | المؤمن لاتضره سخرية الكافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 117 | ترغيب الكافر بالإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۱۷ | الإسلام يهدم ما قبله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۲۲ | المغفرة للمؤمنالمغفرة للمؤمن المؤمن ال |
| ۱۲۲ | الإيمان يأرز إلى المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 170 | ذهاب الإيمان في آخر الزمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 170 | الردة عن الإيمان كفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۲۷ | علَّة المسلمين اليوم ضعف الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | الفهرسالفهرس الفهرس الفهرس المستعدد الفهرس الفهرس المستعدد ا |



رقم الإيداع: ٨٨/٤٣١١

#### الناشر

ارالسَّالُوْلِلطَّبَاكَ بُولِلنَّشِّرُولِلنَّ رَبِّحُكُ مصر القاهرة ١٢٠ شارع الازمر ص. ١٠١١ الغورية ت: ٢٠٤٢/١٥٠ ـ ١٧٤١٥٧٠ - ٢٧٠٤١٧٠) فاكس: ١٧٤١٧٥ - ٢٠٠١)